
110	 PARTIE 1  Perspectives cartographiques110	 SECTION II  Documents

Relire Rioux pour prendre congé de Bock-Côté
Par Louis Desmeules

Mathieu Bock-Côté veut nous persuader 
qu’on l’empêche de s’exprimer alors qu’il déverse 
pourtant allègrement son fiel sur de nombreuses 
tribunes en France comme au Québec depuis des 
années (Journal de Montréal, L’action nationale, Le 
Figaro, Le Débat, CNews, Europe 1…). De concert 
avec Éric Zemmour en France, il utilise l’histoire de 
façon partiale pour en tirer un grand récit national. 
Ces thèses sont largement diffusées et elles ciblent 
au premier chef la gauche dite culturelle qu’on 
accuse de tous les maux  : d’être une idéologie 
dominante, de limiter la liberté d’expression et de 
dominer l’éducation. Marcel Rioux, jamais nommé 
directement par Bock-Côté, est peut-être le plus 
illustre des représentants de cette sociologie qu’il 
refuse. Rioux utilisa une méthodologie de terrain, 
critique, rigoureuse, scientifique et résolument 
à gauche. Le marxisme culturel, dont se réclame 
Rioux, est ce qui horripile au plus haut point Bock-
Côté. Nous examinerons le lien qu’il tente d’établir 
entre le multiculturalisme et le marxisme, ce qui 
nous amènera à considérer le rôle de la gauche au 
Québec et plus particulièrement dans le domaine 
de l’éducation. Le projet de société visé dans 
le Rapport Rioux n’a jamais été entériné par la 
classe dominante. Ce qui donne le coup de grâce 
définitif aux paniques morales identitaires et nous 
permettra en terminant de dégager trois constats 
critiques.

Multiculturalisme et marxisme
Pour Bock-Côté, le marxisme se serait 

transformé en marxisme culturel puis en 
multiculturalisme avant de sombrer dans le 
«  wokisme  ». De plus, cet amalgame douteux 

serait même devenu l’incarnation de l’idéologie 
dominante. Il en arrive ainsi à cette conclusion 
stupéfiante  : «  Le multiculturalisme est une 
variante de nombreux produits dérivés du 
marxisme culturel tel qu’il s’est construit dans le 
quart de siècle dernier pour rouvrir une critique 
radicale de la civilisation occidentale.  » (Bock-
Côté, 2007 : 103). 

D’abord, on ne peut établir un tel lien 
entre le marxisme et le multiculturalisme. Si le 
marxisme conduit à quelque chose, c’est plutôt 
à l’internationalisme ouvrier et à la fin de la lutte 
des classes. La droite a détourné cette lutte 
sociale en opposant les cultures au profit d’un 
internationalisme du repli identitaire, tandis 
qu’à gauche, on a voulu préserver le caractère 
émancipatoire des cultures, en autant qu’elles 
refusent de rester prisonnières de l’économie 
marchande. En plus, le fait que l’on reconnaisse 
qu’il y a de multiples cultures ne signifie pas 
que la nôtre soit menacée. Rappelons que 
le multiculturalisme évolue dans le cadre du 
système de production capitaliste. Marx, dans son 
Manifeste, avait d’ailleurs déjà montré comment la 
bourgeoisie fait la promotion du cosmopolitisme 
en imposant sa domination par les marchés 
partout sur le globe. 

Pour Bock-Côté  : «  Le multiculturalisme 
est une orthodoxie politique qui disqualifie ses 
adversaires  » (Bock-Côté, 2013  : 76). Mais le 
multiculturalisme n’a rien à voir avec le marxisme 
ni avec le marxisme dit culturel, c’est-à-dire celui 
qui s’est construit avec la critique des industries 
culturelles dans les travaux de l’École de Francfort. 
Il ne s’agit pas non plus de détruire la civilisation, 
comme le croit Bock-Côté, mais plutôt de réaliser 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 111

ses promesses non réalisées de liberté, d’égalité 
et de fraternité. La liberté véritable implique 
l’égalité et celle-ci doit culminer dans la fraternité 
qui correspond à la fin de la lutte des classes ( 
Bloch, 1976). 

Marcel Rioux, qui avait étudié les théoriciens 
de l’École de Francfort, dont Bloch et Marcuse, 
était plutôt critique face au multiculturalisme. Il 
posait la question : « Qu’est-ce que ce sac enfariné 
du multiculturalisme cache donc ?  » (Rioux, 
1975). Rioux critiquait la politique officielle du 
gouvernement canadien de l’époque, celle de 
Trudeau-père, qui avait selon lui pour but d’affaiblir 
la culture québécoise. Rioux voulait réactiver la 
culture québécoise avec son pouvoir créateur 
mais, contrairement à Bock-Côté, il ne s’agissait 
pas de retourner vers le passé. Il fallait regarder 
vers l’avant, vers un dépassement du capitalisme. 
C’est pourquoi, il militera en faveur d’un projet 
de société tourné vers l’avenir, plutôt que pour 
un repli identitaire sur des valeurs héritées. De 
plus, ce ne sera pas ce discours de gauche qui fera 
échouer le projet indépendantiste, contrairement 
à ce que croit Bock-Côté. Le marxisme culturel 
n’a pas trahi le projet politique nationaliste et 
n’a jamais été en position de le faire. Qui est le 
véritable traître ? 

La faute de la gauche ?
Plutôt que d’incarner les grandes idées de la 

gauche, l’élite politique va plutôt choisir d’obéir 
aux grandes puissances de l’argent. Jacques 
Gélinas en fera une démonstration éclatante,  à 
propos, par exemple, du gouvernement de 
Bernard Landry, pour lequel va travailler Bock-
Côté : « Pendant les deux ans qu’il a passé à la tête 
du gouvernement, Bernard Landry n’a su articuler 
aucune vision socio-économique de l’avenir 
du Québec qui reflète un projet de société, sa 

stratégie économique lui tenant lieu de politique 
sociale. Ce qui ne l’a pas empêché de se proclamer 
social-démocrate à l’occasion.  » (Gélinas, 2003  : 
92-93). Rappelons que Bock-Côté a travaillé à la 
rédaction de plusieurs discours de Landry. Mais sa 
posture de nationaliste de droite s’inspire plutôt 
de Duplessis.

Pour Rioux en revanche, il n’y avait pas 
grand-chose à tirer du duplessisme  : « Celui qui, 
d’autre part, symbolise le conservatisme féodal et 
le chauvinisme le plus mesquin, le Premier ministre 
Maurice Duplessis […] affirme l’autonomie du 
Québec tout en cédant, pour presque rien, aux 
capitalistes américains, les ressources naturelles 
de son pays » (Rioux, 1977, 101). Il faudra attendre 
la Révolution tranquille pour rattraper le retard et 
pour limiter les dégâts de l’exploitation capitaliste. 
À l’époque de Duplessis régnait un gouvernement 
bicéphale, car le clergé y avait un rôle décisionnel 
important. Jacques Pelletier résume en cinq 
traits la réalité sociale sous le duplessisme  : un 
système d’éducation sous le contrôle de l’Église, 
le rôle des communautés religieuses dans le 
domaine de la santé, un appareil législatif anti-
ouvrier, la glorification de l’entreprise privée et du 
capitalisme américain, finalement un nationalisme 
défensif dans la lignée de Lionel Groulx (Pelletier, 
2007). Comment peut-on être nostalgique de 
cette sombre époque ?

Pour Bock-Côté, le problème vient toujours 
de la gauche, même s’il lui faut tordre les faits. 
C’est ainsi qu’il tentera un rapprochement 
maladroit entre Herbert Marcuse et Charles Taylor 
à propos du multiculturalisme (Bock-Côté, 2008). 
Dans son article, il tentera en effet de faire des 
liens entre Taylor, qui n’est pas marxiste, et un des 
plus illustres représentants du marxisme culturel. 
De plus, il croit à tort que Marcuse souhaitait 
l’écroulement des civilisations alors que, comme 
tout marxiste, il visait plutôt la fin du capitalisme. 



112	 SECTION II  Documents

Il ira même jusqu’à dire qu’il souhaitait une 
dictature, ce qui est dans les faits impensable 
pour un Allemand d’origine juive contraint de fuir 
l’Allemagne nazie. Toujours selon lui, Marcuse 
méprisait les classes populaires (Bock-Côté, 2016) 
alors qu’il travaillait en réalité pour leur libération. 
Car, « Choisir librement parmi une grande variété 
de marchandises et de services, ce n’est pas être 
libre si pour cela des contrôles sociaux doivent 
peser sur une vie de labeur et d’angoisse – si pour 
cela on doit être aliéné » ( Marcuse, 1968 : 35-36).

S’inspirant de Marcuse, Rioux voudra 
étudier «  la structure culturelle sous-jacente à 
l’organisation sociale et à la structure sociale 
d’une société donnée  » (Rioux, 1984  : 65). 
Cela nécessitera d’adopter une méthodologie 
scientifique et de faire une véritable enquête de 
terrain. La promotion d’un récit national ne serait 
ici d’aucune utilité. Déjà en 1950, Rioux écrivait  : 
«  Inutile, d’une part, d’essayer de connaître la 
culture d’un groupe d’hommes, d’une société, 
d’une nation sans s’adresser aux individus, sans 
connaître comment cette culture influence les 
individus ; ce n’est qu’ainsi que l’on pourra obtenir 
une image vraiment significative et réelle d’une 
société » (Rioux, 1950 : 156). Mais c’est une société 
qui est en mouvement, qui s’éduque elle-même et 
évolue historiquement. C’est pourquoi l’école y 
joue un rôle central.

L’école au centre d’un projet de société
Il fallait faire un pas de plus que le projet de 

modernisation que poussait le parti Libéral de 
Jean Lesage en 1960. Rioux savait que la culture 
était aussi une source de création ouverte sur les 
possibles, en autant qu’elle ne demeure pas repliée 
sur elle-même. La Commission Rioux fut nommée 
à la suite de mobilisations étudiantes, notamment 
à l’École des Beaux-arts de Montréal en 1966. On 

a forcé le gouvernement de l’époque à agir. Le 
Rapport Rioux de 1968 va ainsi vouloir dépasser 
les attentes du Rapport Parent. Le Rapport 
Parent voulait adapter la culture traditionnelle 
aux exigences de la société industrialisée. Dans 
le sillage du comité Tremblay sur l’enseignement 
technique et professionnel (1962-63), on voulait 
apporter des remèdes aux lacunes identifiées. 
Les Québécois.es étaient mal préparé.es pour 
le marché du travail. Il fallait donc répondre aux 
exigences de la nouvelle société industrielle tout 
en préservant le vieux fond humaniste élitiste. Il 
s’agit du modèle incarné à l’époque par le Collège 
classique, vieux modèle français du XVIème 
siècle, centré sur l’Antiquité et avec en prime un 
encadrement religieux des matières. Un modèle 
qui véhiculait ce que Rioux appelait l’idéologie de 
la conservation.

Dans le Rapport Rioux, on va beaucoup 
plus loin et on réfléchit plutôt à la cohérence 
entre le modèle de société, l’individu et une 
pédagogie correspondante. On constate que  : 
«  Si la société industrielle a permis d’accroître la 
production de biens matériels par l’amélioration 
incessante de la production, de la productivité, 
des communications et qu’elle a ainsi permis 
d’augmenter sans cesse le standard de vie des 
masses, elle a, en revanche, mis toute la vie de 
l’homme au service de la croissance économique 
et du perfectionnement de la technologie » (Rioux, 
1968  : 34). Bref, il s’agissait d’un Homme aliéné 
comme le mentionnait justement les analyses du 
marxisme culturel. Le Rapport Rioux fera aussi le 
constat que l’art n’était pas une préoccupation 
importante pour les auteurs du Rapport Parent. 
C’est pourquoi, la Commission Rioux voudra 
combler les lacunes concernant la formation 
artistique afin que les étudiant.es que l’on 
souhaite former soient autonomes et créateur.
ices. C’est l’art qui aura la mission de développer 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 113

de véritables personnalités autonomes, de 
« nouvelles subjectivités » dirait Marcuse. Et c’est 
à partir de l’art que l’on pourra construire un 
monde meilleur. Aussi, dans le Rapport Rioux, on 
proposera une nouvelle définition de la culture 
afin de sortir du carcan où on voulait l’enfermer : 
«  Il s’agit de passer de la culture humaniste, 
culture de l’élite dans la société industrielle, pour 
en arriver à une culture ouverte qui sera mieux 
adaptée à la société post-industrielle  » (Couture, 
Lemerise, 1992  : 83). Comme un véritable traité 
de philosophie, le Rapport Rioux réfléchit sur 
l’art, l’œuvre d’art et le processus de création 
en se référant à des penseurs comme Morin, 
Lévi-Strauss, Kant et Sartre. On y constate que 
le système d’éducation actuel tend à produire 
des personnes normales, conformes et adaptées 
à la société de consommation, plutôt que des 
êtres normatifs, c’est-à-dire capables de créer et 
d’assumer ses propres normes. On s’y demande 
ensuite  : «  Comment insérer des valeurs, des 
significations dans une culture qui s’est elle-même 
érodée de part en part ?  » (Rioux, 1968  : 34). La 
réponse est la participation du plus grand nombre 
à une redéfinition collective de la société. Pour 
cela le rapport Rioux va mettre de l’avant une 
définition dynamique et globale de la culture afin 
qu’elle devienne une véritable force agissante. Ce 
sera dans cette perspective critique que seront 
présentées les différentes disciplines artistiques. 
La musique, le théâtre, les arts plastiques 
invitent à une transformation incessante, à 
découvrir ses potentialités. Le Rapport tiendra 
compte du pouvoir grandissant des médias de 
masse. Il fera des remarques qui sont encore 
actuelles en ces temps où règne le «  capitalisme 
de plateforme » (Roza, 2024). Il s’agit de ne plus 
subir l’image envahissante et de démasquer 
son pouvoir aliénant  : «  Le flot ininterrompu 
d’images, l’incohérence de leur transmission 

font que la discontinuité devient naturelle et 
que l’incohérence risque fort de le devenir. Ce 
qui, dans une perspective de cette nature, rend 
la structuration de la personnalité très difficile, à 
moins de repenser une éducation, une pédagogie 
qui tiennent compte de ce fait majeur de notre 
époque » ( Rioux, 1968 : 153).

Mais aucun gouvernement ne donnera 
véritablement suite aux recommandations du 
Rapport Rioux. C’est pourquoi, il est faux de 
prétendre, comme le fait aujourd’hui Bock-
Côté, que la gauche a dominé ou domine le 
monde de l’éducation au Québec. Ces idées 
n’ont jamais fait partie des idées dominantes. 
Comme on peut le constater encore sur le terrain : 
« Actuellement, nous sommes encore bien loin des 
recommandations du rapport Rioux et encore plus 
loin d’une volonté concrète des pouvoirs publics de 
financer adéquatement l’enseignement des quatre 
disciplines artistiques dans l’école québécoise  » 
(Fournier-Dubé, Magnette, Fournier, 2022 : 290).

Constats
Trois constats s’imposent en terminant :
1.	 Le lien que Bock-Côté veut établir entre le 

marxisme culturel et le multiculturalisme 
n’est pas pertinent. Il s’agit d’un amalgame 
douteux ;

2.	 Contrairement à ce que véhicule Bock-
Côté, les idées du marxisme culturel n’ont 
jamais fait partie des idées dominantes au 
Québec ;

3.	 La vision de l’École, qui correspond à celle 
de Rioux et qui s’inspire directement du 
marxisme culturel, ne s’est jamais réalisée 
dans l’institution scolaire. On ne peut donc 
pas en conclure que les discours de gauche 
ont dominé ou dominent en éducation au 
Québec.



114	 SECTION II  Documents

Il faudrait plutôt inverser l’analyse de Bock-
Côté. Les conservateurs ne sont pas brimés dans 
leur liberté d’expression, bien au contraire. La 
domination du parti Républicain aux États-Unis 
en est l’exemple le plus frappant. Comme le 
disait Marx, les idées dominantes sont les idées 
de la classe dominante. À travers sa lunette 
idéologique, Bock-Côté voit le monde à l’envers. Et 
il prétend parler pour le peuple, or qu’est-ce que 
le peuple ? Rappelons ce qu’en disait Geneviève 
Bollème : « Peuple n’est jamais donné qu’au terme 
de découpages arbitraires qui engendrent, à force 
de jugements ou de décrets, une sorte de schéma 
d’objet, puisque, à peine formé, il se déforme, et 
que l’on semble ainsi poursuivre un objet supposé, 
jamais atteint, et sur lequel le discours va s’exercer 
obstinément » (Bollème, 1986 : 53).

Les problèmes de la société québécoise 
ne proviennent donc pas de la gauche comme 
le croit Bock-Côté. Ils proviennent plutôt du 
désengagement de l’État qui valorise les profits 
plutôt que la défense du bien public. L’État est 
dominé par la droite et prétendre le contraire 
relève de la pure invention, comme la menace 
woke qui sert à provoquer une panique morale 
(Dupuis-Déry, 2022). Mais cela fait un spectacle 
payant et c’est pourquoi cette recette est diffusée 
ad nauseam. Relire Rioux est un véritable antidote 
au repli identitaire tout en nous ramenant sur 
la voie de véritables solutions pour l’avenir du 
Québec.

Notice biographique

Louis Desmeules est professeur retraité du 
Cégep de Sherbrooke et auteur de publications 
didactiques sur Marcuse, Žižek et Kant.

Références

Bock-Côté, Mathieu. (2007). La dénationalisation 
tranquille, Mémoire, identité et multiculturalisme 
dans le Québec post-référendaire, Boréal, Montréal.

Bock-Côté, Mathieu. (2008). Le devoir de philo-
Marcuse inspirateur de la Commission Bouchard-
Taylor, Le Devoir, samedi 31 mai et dimanche 1 juin. 
Disponible sur le site  : ledevoir.com [consulté le 
18/02/25]

Bock-Côté, Mathieu. (2013). Exercices politiques, 
VLB, Montréal.

Bock-Côté, Mathieu. (2016). Le multiculturalisme 
comme religion politique, Éditions du Cerf, Paris.

Bloch, Ernst. (1976). Droit naturel et dignité 
humaine, Payot, Paris .

Bollème, Geneviève. (1986). Le peuple par écrit. 
Seuil, Paris.

Couture, F. et Lemerise, S. (1992). « Le Rapport Rioux 
et les pratiques innovatrices en arts plastiques  » 
dans Hamel, J. et Maheu, L. (dir) Hommage à Marcel 
Rioux, Sociologie critique création artistique et 
société contemporaine, Éditions St-Martin, 
Montréal, 77-94.

Dupuis-Déry, Francis. (2022). Panique à l’université. 
Rectitude politique, wokes et autres menaces 
imaginaires, Lux, Montréal.

Fournier Dubé, N., Magnette, Y., et Fournier, S. 
(2022). «  L’essentiel enseignement des arts pour le 
développement des enfants  : Défis et pratiques 
exemplaires  » pp. 274-291 dans Collectif Debout 
pour l’École. Une autre école est possible et 
nécessaire. Delbusso éditeur, Montréal.



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 115

Gélinas, Jacques B. (2003). Le virage à droite des 
élites politiques québécoises, Du libre-échange au 
néolibéralisme, Écosociété, Montréal.

Marcuse, Herbert. (1968). L’homme 
unidimensionnel, Essai sur l’idéologie de la société 
industrielle avancée, Éditions de Minuit, Paris.

Pelletier, Jacques. (2007). Question nationale et 
lutte sociale, la nouvelle fracture, Nota bene, 
Québec

Rioux, Marcel. (1950). Remarques sur la notion 
de  culture en anthropologie, Revue d’histoire 
d’Amérique française, vol. 4 no. 3  décembre 
pp. 311-321.

Rioux, Marcel. (1968). Rapport de la commission 
d’enquête sur l’enseignement des arts au Québec, 
(Rapport Rioux) vol.  1, Éditeur officiel du Québec, 
Québec.

Rioux, Marcel. (1975). «  Rapport du Tribunal de la 
culture », Liberté, no. 101, décembre 1975  : 395-428 
dans Hamel, J., Forgues Lecavalier, J. et Fournier, M. 
(dir) (2010) La culture comme refus de 
l’économisme, Écrits de Marcel Rioux, Presses de 
l’Université de Montréal, Montréal.

Rioux, Marcel. (1977). La question du Québec. Parti 
pris, Montréal.

Rioux, Marcel. (1984). Le besoin et le désir ou le code 
et le symbole. L’Hexagone, Montréal.

Roza, Stéphanie. (2024). Marx contre les GAFAM, Le 
travail aliéné à l’heure du numérique, PUF, Paris.


