
100	 SECTION III  Poésie/Création100	 SECTION I  Féminisme en tous genres

La discorde dissimulée : les féministes blanches et leur fidélité 
à l’Empire
Par Liza Hammar

Le sionisme est un système d’oppression, 
le féminisme est une force de libération ; 

il est donc impossible de concilier les deux.

Nada Elia (2024 : 91)

Le 7 octobre 2023 marque le début d’un 
épisode de guerre au Proche-Orient. Présentée 
comme une simple riposte à l’attaque du Hamas 
lancée cette journée-là, Israël poursuit en réalité 
son entreprise impérialiste et coloniale, à visée 
génocidaire. C’est indescriptible, innommable, 
injustifiable. Et tout cela dure depuis 77 ans. 

Dans le camp féministe en Occident (au 
Québec, surtout, là où je me trouvais à ce moment-
là), on a tardé à rejoindre les revendications en 
faveur de la libération palestinienne – qu’il s’agisse 
des campagnes de Boycott, Désinvestissement, 
Sanctions (BDS), des actions et revendications 
visant à limiter l’armement d’Israël, ou de la simple 
dénonciation de l’instrumentalisation des causes 
des minorités de genre et sexuelles (femmes y 
compris) à des fins coloniales, impérialistes, et 
génocidaires.

Ceci n’est pas étonnant au regard de 
l’histoire du féminisme occidental et de ses 
complicités coloniales à travers le monde. 
Cependant, ces dernières décennies, du côté 
des féministes blanches, particulièrement en 
Amérique du Nord mais en France aussi, les 
approches intersectionnelles  –  reconnaissantes 
des oppressions et de leurs imbrications  –  se 
font majoritaires. Il existe d’ailleurs de 
nombreuses critiques relatives au blanchiment 
de l’intersectionnalité, au fait que le recours à 

cette lecture est souvent libéral, et à l’usage bien 
souvent performatif qui en est fait. Je souscris 
volontiers à ces critiques, et j’évite de recourir à 
cette notion tant elle me semble dénuée de sens 
politique et de clarté.

Cette notion si populaire, corrélée à la 
structuration et la visibilisation des féminismes 
noirs et décoloniaux, a amené le mouvement 
féministe à se remettre en question, comme le 
témoignent les débats ayant eu cours au sein des 
organisations féministes majeures au Québec ces 
15 dernières années. Une perspective d’égalité et 
de justice pour les femmes mais aussi entre les 
femmes semble être majoritaire dans les discours 
officiels chez les féministes. Et tant mieux. 

Cependant, je crois que ce qui s’est déroulé, 
dans certains de nos espaces féministes (je 
reviendrai sur lesquels) face à l’instrumentalisation 
de nos luttes dans l’entreprise du génocide du 
peuple palestinien, nous rappelle que rien n’est 
encore gagné, et qu’un vernis intersectionnel 
ne suffira jamais à nos luttes collectives et aux 
défis que sont les nationalismes sexuels, soit 
l’instrumentalisation des causes féministes et 
LGBTQI2S+ à des fins nationalistes, racistes, 
impérialistes.

En écrivant ce texte, je souhaite ouvrir 
des discussions davantage qu’en fermer. Des 
féministes et des militant·es queer ont été 
mobilisé·es – et continuent de se mobiliser – dans 
toutes les actions de soutien au peuple palestinien, 
au Québec comme en France. L’objectif derrière 
les questions que je tente de poser ici n’est 
pas de nier ces solidarités existantes mais au 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 101

contraire, d’inviter à davantage renforcer nos 
liens. Je crois que ces derniers sont un pilier 
central pour nos luttes communes, et que nous 
devons collectivement résister aux discours et aux 
idéologies qui nous divisent et prétendent que 
nous avons des intérêts irréconciliables.

En l’occurrence, Israël a déployé une 
propagande coloniale instrumentalisant le 
mouvement #MeToo, avec des slogans tel que 
#IsraeliWomanToo, dans la dénonciation de viols 
commis par des combattants du Hamas. Cette 
propagande a largement été reprise par les 
féministes sionistes et libérales. Le mouvement 
féministe, comme bien souvent, s’est alors 
divisé en trois blocs, polarisé entre d’une part 
les (pseudo) féministes sionistes, les féministes 
décoloniales et anti-impérialistes, et au milieu, la 
majorité du mouvement demeurée confuse.

Serait-ce antisémite de lutter pour un 
mouvement féministe sans les féministes 
sionistes ? Y a-t-il, oui ou non, eu des viols de 
masse et un féminicide de masse le 7 octobre 
2023, et cela devrait-il changer notre position de 
soutien au peuple palestinien ? Comment penser 
ces éléments, au regard de la complicité coloniale 
des puissances occidentales, qu’il s’agisse du 
Canada, des États-Unis, ou de la France  –  sur les 
plans économique, militaire, et diplomatique ? 
Quel rôle pour les féministes, sur le plan militant, 
académique, communautaire, culturel, face à la 
propagande et à la violence coloniale israélienne ? 

Instrumentalisation du féminisme et de 
l’antisémitisme à des fins négationnistes

Dès le début de cet épisode de violences, 
sensible aux nationalismes sexuels et à leur 
manifestation partout en Occident, j’observais un 
récit se mettre en place, une lecture naïvement 
genrée, opposant la violence des hommes du 

Hamas ayant attaqué le 7 octobre, à la fragilité des 
femmes et des enfants ayant subi cette attaque. 
En parfait écho aux discours xénophobes et 
islamophobes des groupes de femmes d’extrême-
droite, telle que Némésis en France, une trame 
se dessinait  : les barbares, arabes palestiniens, 
misogynes et violents à l’égard des femmes 
par essence, s’étaient attaqués aux femmes 
israéliennes, parce que c’était des femmes, pire 
encore, parce que c’était des femmes juives.

À toutes fins utiles, je précise que je ne suis 
pas de celles et ceux qui pensent que le racisme 
(tous les racismes) sont à droite et à l’extrême-
droite. Particulièrement, l’islamophobie et 
l’antisémitisme prennent des formes différentes 
au sein des droites et des gauches, mais aucun 
camp politique ne pourrait se targuer d’en avoir 
fini avec le racisme dans ses rangs. Ainsi, je plaide 
pour que l’on prenne au sérieux l’analyse proposée 
par Zia-Ebrahimi concernant l’articulation entre 
islamophobie et antisémitisme, car la justice 
antiraciste est indivisible :

Il existe un enchevêtrement profond entre la 
haine du juif et celle du musulman, et ce malgré 
l’apparente opposition entre les deux populations 
qu’implique la question palestinienne et les 
innovations discursives analysées au chapitre 
précédent. Cette corrélation présente un 
danger inédit  : que l’instrumentalisation d’une 
forme spécifique de racisme ne débouche sur 
le renforcement du système raciste dans son 
ensemble, heurtant par conséquent les intérêts de 
tous. En particulier, on peut aujourd’hui observer 
que les stratégies de promotion de l’islamophobie, 
mises en place par le mouvement ultra-sioniste, 
entraînent, par effet de ricochet, une légitimation 
de l’antisémitisme (Zia-Ebrahimi 2021 : 201).

L’exclusion et l’oppression de minorités 
raciales (de toutes les minorités, d’ailleurs) au sein 
de la gauche et du mouvement féministe est un 



102	 SECTION I  Féminisme en tous genres

vrai sujet, à prendre très au sérieux, susceptible, 
je le crois sincèrement, de causer notre perdition 
à tous·tes. Je suis convaincue que la libération 
ne peut être que collective et qu’elle ne devrait 
oublier personne. Mais les discours qui ont 
commencé à émerger au sein du mouvement 
féministe, au Québec comme en France, n’avaient 
rien à voir avec tout ceci. Dans les médias sociaux, 
dans des collages de rue, dans des tribunes, 
s’indignaient certaines féministes, de la non-
inclusion des femmes juives et de leurs réalités, 
et l’on appelait à ce que le 7 octobre soit reconnu 
comme un féminicide de masse. À titre d’exemple, 
dans une tribune sortie en France à l’occasion du 8 
mars 2025 dans le Journal du dimanche, l’on peut 
lire :

Aujourd’hui, en cette journée internationale des 
droits des femmes, il est de notre devoir de refuser 
l’oubli et l’injustice. Nous demandons donc que 
Shiri Bibas et toutes les femmes massacrées par le 
Hamas le 7 octobre soient honorées et reconnues 
comme victimes d’un féminicide de masse. (…) Le 
7 octobre n’a pas seulement été une attaque contre 
Israël, ce fut une attaque contre les femmes, contre 
leur dignité, contre leur humanité. 

Ou encore, dans une tribune publiée dans le 
journal Le Monde le 9 décembre 2023, intitulée « A 
chaque féministe de gauche, nous demandons  : 
où en êtes-vous par rapport à l’antisémitisme ?  » 
on peut lire : « On peut se battre pour le droit des 
Palestiniens à un État sans vouloir la destruction 
d’Israël » ; ceci adressé, comme l’indique le titre de 
l’article, aux féministes de gauche. 

Sous couvert d’honorer la mémoire des 
femmes tuées le 7 octobre, en creux se trouve un 
appel à ce que, collectivement, nous participions 
au mensonge colonial israélien. Affirmer qu’il 
s’agit d’antisémitisme et de violences sexistes 
lorsque le Hamas attaque des Israélien·nes, 
affirmer qu’il y a eu «  féminicide de masse  » est 

faux et relève du négationnisme de la réalité 
coloniale vécue du peuple palestinien. En agitant 
l’accusation d’antisémitisme et de violences 
sexistes et sexuelles, la propagande officielle 
du gouvernement israélien (dont les relais se 
trouvent parfois à gauche) nie la réalité matérielle 
et politique dans lesquelles ces violences se sont 
déroulées, et par là, la nature politique de ces 
actes. Je rappelle aussi que d’autres guerres ont 
été justifiées par des mensonges, en Irak et en 
Afghanistan par exemple. Les discours officiels 
proclamaient la nécessité de la guerre afin de 
neutraliser une arme de destruction massive 
inexistante ou de libérer des femmes, lorsque leur 
sort n’a, en vérité, jamais compté. Ces antécédents 
devraient nous mener à davantage de méfiance 
face aux discours officiels de pays qui mènent des 
guerres impérialistes. 

Les victimes du 7 octobre ont été attaquées 
parce qu’israéliennes  : dire cela, ça n’est pas dire 
que leurs vies étaient moins importantes, ou que 
leur mort n’est pas grave. Mon propos n’est pas 
d’opérer une hiérarchisation des vies humaines, au 
contraire  : c’est cette hiérarchisation mettant les 
Palestinien·nes en bas de l’échelle de l’humanité 
qui m’indigne. Ceci implique aussi de refuser la 
symétrisation des violences émanant du côté 
palestinien et du côté israélien. Si une vie humaine 
est une vie humaine, il nous faut nous intéresser 
aux racines de la violence contre certaines vies ; et 
c’est Israël, comme puissance coloniale, qui est à 
l’origine de toute la violence, y compris celle qui 
s’abat contre les Israélien·nes.

Ce n’est donc pas uniquement le 
gouvernement israélien actuel le problème, 
c’est bel et bien l’existence de cet État dont les 
fondations sont coloniales et qui s’est créé par 
des massacres et du nettoyage ethnique, comme 
l’a démontré l’historien Ilan Pappé (Pappé, 2024). 
Chaque féministe digne de cette appellation 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 103

devrait vouloir cette fameuse “destruction 
d’Israël” afin d’espérer voir, enfin, naître un 
État véritablement démocratique, dans lequel 
personne ne serait ségrégué ni exploité, ni spolié 
par des colons.

Les violences en cours sont aussi ancrées 
dans des politiques coloniales d’exploitation. 
L’économiste Laurent Baronia écrivait à ce sujet :

( ) la colonisation israélienne se présente comme 
une combinaison originale de colonisation 
génocidaire de peuplement et de colonisation 
oppressive d’exploitation, dans laquelle le projet 
d’expulsion d’un peuple de ses terres coïncide avec 
l’absorption de toutes ses richesses, humaines et 
non humaines. Israël ne disloque pas la société 
palestinienne sans en exploiter ses membres 
épars ; elle ne lui dénie pas le droit de vivre sans 
soumettre sa force vitale à ses besoins (Laurent 
Baronia, 2024)

On ne saurait, sérieusement, ni en tant que 
féministe, ni au sein de la gauche en général, 
mettre dos-à-dos, d’une part 1) une colonisation 
génocidaire d’exploitation et d’autre part, 2) la 
réponse violente, qui peut émerger de la part 
de celles et ceux qui la subissent. Le caractère 
systémique, programmé et totalitaire de la 
première doit être notre principal sujet, si nous 
aspirons véritablement à la justice et la paix entre 
les peuples.

Cependant, évidemment, ces politiques 
coloniales et impérialistes sont perpétrées de 
manière genrée et mobilisent des violences 
patriarcales comme moyen, tel que le viol et 
l’humiliation sexuelle que l’on a vus s’abattre sur 
les femmes et les hommes palestinien·nes. Car 
coloniser, c’est posséder, toute la terre, tous les 
corps, tous les esprits. 

« Féministes intersectionnelles » mais chiens de 
garde du colonialisme ?

Après le 7 octobre, du côté des féministes 
en général, le silence s’est fait entendre. Pour me 
situer et situer les propos qui vont suivre, je précise 
que je travaillais dans le milieu communautaire, 
en parallèle de mon doctorat avec concentration 
en études féministes, ce qui faisait de moi une 
membre de l’Institut de Recherches en Études 
Féministes (IREF). Par ailleurs, à mes heures 
perdues, j’étais libraire à la librairie queer et 
féministe L’Euguélionne.

Un soir, j’ai contacté les militantes du 
groupe FRUes uqamien, un collectif de féministes 
décoloniales et antiracistes. Je leur ai fait part de 
ma consternation face au silence des féministes, 
et avec nos sentiments partagés, nous avons 
décidé d’écrire une lettre à leur attention et 
d’organiser une rencontre à ce sujet. Dans cette 
lettre collective (publiée dans la revue À bâbord ! 
par la suite), nous avons formulé une invitation 
au mouvement féministe et queer afin que soient 
dénoncées les violences contre les Palestinien·nes 
et que soit empêchée l’instrumentalisation de 
nos causes pour justifier un projet impérialiste et 
génocidaire. Nous avons écrit  : « Pour pouvoir se 
targuer d’intersectionnalité et de décolonialité, 
voire de féminisme tout court, il importe de voir 
comment tous les systèmes oppressifs s’articulent 
et fonctionnent de concert en s’abreuvant aux 
mêmes bases inextricables  : celles du patriarcat, 
des LGBTphobies, du colonialisme et du 
capitalisme » (2023, publiée en 2024).

Dans la foulée, on a convoqué une Assemblée 
Générale Extraordinaire de l’IREF, une initiative 
d’étudiant·es qui souhaitaient que l’IREF prenne 
position sur le génocide en cours. 

Peu après, le 8 décembre 2023, nous avons 
tenu notre AGE au cours de laquelle nous avons 
déployé notre argumentaire que l’on pourrait 



104	 SECTION I  Féminisme en tous genres

résumer en trois points essentiels 1) dans le 
passé, l’IREF avait pris des positions politiques, se 
revendiquait de l’intersectionnalité, et constituait 
une force majeure en ce qui concerne les études 
féministes au Québec ainsi que dans le monde 
francophone en général, 2) la propagande sioniste 
instrumentalisait nos causes à des fins coloniales, 
et en ce sens, cela engageait notre responsabilité 
de refuser cette manœuvre et 3) L’IREF, comme 
organe féministe uqamien, devait envoyer un 
signal fort aux étudiant·es en lutte pour un boycott 
des universités israéliennes, en les soutenant. 
Nous avons revendiqué, entre autres, que soit 
voté un mandat BDS, une dénonciation totale du 
génocide en cours et le soutien concret avec nos 
collègues palestinien·nes. Nous n’avons peut-être 
pas formulé des positions consensuelles, mais 
notre texte a été voté par une écrasante majorité 
des membres présents lors de l’AGE. Joie, youyous 
et applaudissements dans la salle. Il n’y a pas de 
petite victoire, et nous étions humblement (et 
naïvement) satisfait·es de ce que nous avions 
réussi à faire.

Hélas, c’était sans compter sur le conseil de 
l’IREF, responsable des orientations de l’institut, 
qui a finalement choisi de bafouer à la fois la 
démocratie et les valeurs du combat féministe, en 
votant, à son tour, un texte différent qui annulait 
toute la puissance anticolonialiste exprimée par 
l’appui en AGE à notre résolution. Selon les statuts 
et règlements de l’IREF, l’AG n’a pas de pouvoir 
décisionnaire, et c’est le Conseil qui a le dernier 
mot. Mais nous pensions qu’un texte si fort, porté 
en AG par la base de l’IREF, allait être respecté et 
que le Conseil n’irait pas jusqu’à voter un texte à 
l’esprit radicalement différent. À bas le féminisme 
colonial, un collectif formé en réaction à cette 
trahison, dénonçait dans une lettre de réponse, sur 
sa page Instagram (@abaslefeminismecolonial) :

Disparues la condamnation de l’instrumentalisation 
de la lutte contre l’antisémitisme à des fins sionistes 
et anti-palestiniennes, ainsi que la condamnation 
des stratégies arabophobes et islamophobes visant 
à délégitimer les défenseur·es de la Palestine. 
Disparue la solidarité avec les personnes et groupes 
juifs critiques d’Israël et antisionistes (…). Disparue 
la condamnation de l’instrumentalisation anti-
palestinienne des luttes féministes et LGBTQIA2S+. 
Le résultat final n’est pas moins un sabotage 
complet de la démarche de l’AG.

Nous nous sommes alors engagées dans un 
rapport de force nous opposant à la direction de 
l’IREF, et cela a abouti, après plusieurs discussions, 
à l’adoption d’un mandat BDS. Mais jamais la 
direction de l’IREF n’a assumé le texte de ses 
membres, joyeusement voté le 8 décembre 2023. 

Malheureusement, L’IREF n’est pas un cas 
isolé. Dans les milieux queer, Fierté Montréal a 
été dénoncé pour son manque de solidarité et sa 
complaisance envers le sionisme par un certain 
nombre de groupes communautaires queer, 
notamment par le collectif Helem. À l’heure où je 
finalise cet article, soit après plus d’un an et demi 
de violences génocidaires, Fierté Montréal, sous 
la pression, a publié un communiqué déplorable 
reprenant la rhétorique complice du «  conflit 
isarélo-palestinien » (Fierté Montréal 2025), avant 
de se rétracter à nouveau, sous la pression de 
groupes sionistes.

À la librairie où je travaillais, l’Euguélionne, 
une coop de solidarité féministe et queer pour 
rappel, nous avions adressé un courrier à nos 
partenaires pour ouvrir une conversation sur la 
responsabilité des milieux culturels dans un tel 
moment. Tout le monde ne l’a pas bien accueillie, 
et nous avons même été la cible d’intimidations. 
Au sein même de notre équipe de l’époque, 
l’on m’a accusée d’antisémitisme  –  l’accusation 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 105

commune à toutes les personnes antisionistes, et 
plus encore celles qui sont musulmanes. 

Comment se fait-il que dans chaque espace 
féministe ou queer fréquenté, la question 
palestinienne a été une limite indépassable, 
malgré les bons sentiments et les rangées de livres 
anticoloniaux sur les rayons de bibliothèque ? 
Pourquoi ces espaces où devrait avoir été pensée 
l’articulation des luttes, qui accueillent mêmes des 
spécialistes du sujet, ne parviennent-ils pas à sortir 
des livres pour engager le réel ?

L’exercice du décentrement
Nada Elia, du Palestinian Feminist Collective, 

a honoré Montréal de sa venue dans le cadre 
de la sortie de son livre Palestine  : un féminisme 
de libération (Elia, 2024) que nous avons co-
traduit avec Francis Dupuis-Déri. Avec cet outil 
et bien d’autres, nous, féministes décoloniales, 
avons continué à dire et écrire que le féminisme 
devait engager un virage anticolonial clair. Avec 
le livre de Nada et ses travaux, nous apprenons 
la longue lutte des féministes palestiniennes au 
sein du mouvement féministe aux États-Unis. 
Nous apprenons aussi les réalités des femmes 
palestiniennes sur leurs terres occupées, leurs 
résistances et leur ingéniosité. À propos de la 
création du Palestinian Feminist Collective, elle 
explique : 

Nous observions la montée en Palestine d’un 
patriarcat de plus en plus intense, d’une régression 
plutôt que d’une progression, conséquence en 
grande partie de la guerre qui a érodé les forces 
progressistes en Palestine. Nous étions inspirées 
par l’organisation Tal’at, qui signifie «  sortir de  » 
et qui est composée de femmes palestiniennes 
militant contre le sexisme, et dont le slogan est 
«  No free homeland without free women  » (Pas 
de patrie libre sans femmes libres). Tal’at avançait 
aussi que le problème des femmes en Palestine n’est 

pas seulement le patriarcat arabe et musulman, 
mais aussi l’occupation israélienne et le sionisme. 
Notre Collectif féministe palestinien a adopté la 
même approche, et j’ajoute qu’il faut aussi penser 
à la libération des queers. Les membres les plus 
marginalisés d’un peuple doivent être libres pour 
que celui-ci le soit aussi. (Elia 2024 : 85-86)

Avec Nada Elia, et depuis les réalités des 
Palestinien·nes, je reprends à mon compte la 
question posée par Samah Salaime dans la revue 
Contretemps (2025). Avec elle, je m’interroge  : 
Où est l’indignation face aux violences sexuelles 
systématiques contre les Palestinien·nes ? Cette 
violence documentée, Samah Salaime en résume 
le déploiement en quatre points  : 1)  Violences 
sexistes systématiques  : Depuis le 7  octobre, 
les forces israéliennes ont intensifié l’usage de 
la violence sexiste contre les Palestinien·nes. 
Cette violence est devenue systématique et 
vise à détruire les familles et les communautés 
palestiniennes, une tactique de nettoyage 
ethnique. 2) Abus en détention : Dans des centres 
de détention israéliens comme Sde Teiman, des 
prisonnier·es palestinien·nes ont subi des viols, des 
humiliations sexuelles et des tortures. 3) Violences 
en ligne  : Les Palestinien·nes, en particulier les 
femmes et les jeunes, sont ciblé·es par la violence 
sexiste sur Internet  : doxxing, chantage lié à leur 
vie privée ou orientation sexuelle, et campagnes 
d’intimidation. 4)  Violences des colons  : En 
Cisjordanie, des colons israéliens, protégés par 
l’armée, harcèlent sexuellement des femmes 
palestiniennes, utilisant les normes sociales 
patriarcales pour renforcer l’oppression.

Pourquoi refuse-t-on d’écouter les femmes 
palestiniennes ?

Pourquoi des féministes d’ici peinent-elles 
à pleinement se solidariser des Palestinien·nes 
subissant ces violences ?



106	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Ce questionnement s’inscrit dans une 
volonté de répondre à l’appel d’Omar Barghouti :

Dans les contextes d’oppression coloniale, 
les intellectuels qui travaillent au nom de 
la justice ne peuvent pas être juste des 
intellectuels, dans le sens abstrait ; ils 
ne peuvent qu’être immergés dans une 
forme de militantisme, pour apprendre des 
expériences des autres militants, élargir 
l’horizon de leurs sources d’inspiration 
et s’engager dans des processus 
d’émancipation collectifs et efficaces, sans 
la complaisance et les tours d’ivoire qui 
pourraient brouiller leur vision morale. En 
bref, ils ne peuvent être que des intellectuels 
justes (Barghouti 2008). 

Cette exigence éthique et politique invite 
à repenser le rôle des intellectuel·les, et je 
l’étends, en me basant sur mon expérience, aux 
espaces culturels, artistiques, communautaires et 
universitaires féministes. 

Nous avons des responsabilités. À ce titre, je 
rappelle que la justice est indivisible. Il ne peut y 
avoir de luttes féministes ou queer sans prise en 
compte des dynamiques coloniales et raciales, 
sans approche matérialiste et anticapitaliste. 
Alors que la montée des droites est planétaire, 
que les droits des minorités de genre sont 
attaqués, les luttes progressistes neutralisées 
et réprimées, que nos luttes féministes servent 
d’outils de propagande impérialiste, il est de notre 
responsabilité d’œuvrer pour un mouvement 
féministe qui rompt avec toutes les formes de 
violence et d’exploitation, ici et à l’internationale. 

(crédits André Querry)



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 107

Notice biographique

Liza Hammar est doctorante en études littéraires à 
l’UQAM. Ses recherches, inscrites dans les études 
féministes, décoloniales et auto-théoriques 
portent sur la notion de réparation. Au sujet du 
féminisme et de la Palestine, elle a co-traduit 
l’ouvrage de Nada Elia, Palestine : un féminisme de 
libération, aux éditions du Remue-Ménage, 2024. 
Liza Hammar est par ailleurs militante féministe 
décoloniale et s’intéresse particulièrement aux 
nationalismes sexuels et à l’islamophobie.

Références

Barghouti, Omar., et al. « Juste des intellectuels ou 
des intellectuels justes ? Oppression, résistance et 
rôle des intellectuels  : DevISSues, avril 2008.  ». 
Boycott, Désinvestissement, Sanctions, La Fabrique 
Éditions, 2010. p.73-79. CAIRN.INFO, https://shs.
cairn.info/boycott-desinvestissement-sanctions--
9782358720076-page-73?lang=fr

Baronian, L. (2024) «  Où est l’indignation face aux 
violences sexuelles systématiques contre les 
Palestinien-nes ?  », Revue Contretemps, en ligne, 
13 février [Consulté le 15 juin 2025]. Disponible sur : 
https://www.contretemps.eu/israel-politique-
economique-palestine-genocide-eau/ 

Collectif, tribune (2023) «  A chaque féministe de 
gauche, nous demandons  : où en êtes-vous par 
rapport à l’antisémitisme ?  », Le Monde, en ligne, 
9  décembre [Consulté le 3  juillet 2025]. 
Disponible  sur  : https://www.lemonde.fr/idees/
article/2023/12/09/a-chaque-feministe-de-gauche-
nous-demandons-ou-en-etes-vous-par-rapport-a-l-
antisemitisme_6204871_3232.html 

Elia, N., Hammar, L. and Dupuis-Déri, F. (2024) 
Palestine  : un féminisme de libération. Montréal 
(Québec): Les éditions du remue-ménage.

Fierté Montréal (2025) « Fierté Montréal précise sa 
position sur le conflit israelo-palestinien », en ligne 
[Consulté le 30 juillet 2025]. Disponible sur : https://
fiertemontreal.com/fr/actualites/fierte-montreal-
precise-sa-position-sur-le-conflit-israelo-palestinien

FRUes, Almeida J. (2024) « Solidarité féministe avec 
la Palestine  », à bâbord !, numéro 99, en ligne 
[Consulté le 15   juin 2025]. Disponible sur  : https://
www.ababord.org/-No-99-Printemps-2024-

Ifrah S. (2025) « Journée des droits des femmes : le 
massacre du 7 octobre, un féminicide de masse à ne 
pas oublier  », Le Journal du Dimanche, en ligne, 8 
mars [Consulté le 3  juillet 2025]. Disponible sur  : 
https://www.lejdd.fr/Societe/journee-des-droits-
d e s - fe m m e s - l e - m a s s a c r e - d u - 7 - o c t o b r e - u n -
feminicide-de-masse-a-ne-pas-oublier-155755 

Pappé, I. (2024) Le nettoyage ethnique de la 
Palestine. [Nouvelle édition]. Montréal, Québec = 
Tiohtià:ke: Rue Dorion.

Salaime, S., Dubucq, C. (2025) « Où est l’indignation 
face aux violences sexuelles systématiques contre 
les Palestinien-nes ? », Revue Contretemps, en ligne, 
2  mai [Consulté le 15  juin 2025]. Disponible sur  : 
https://www.contretemps.eu/violences-sexuelles-
systematiques-contre-palestiniens/

Zia-Ebrahimi, R. (2021) Antisémitisme et 
islamophobie, une histoire croisée. Paris: Éditions 
Amsterdam.


