SECTION I Féminisme en (ous genres

Femme, Vie, Liberté : une insurrection féministe incarnée face
a la guerre, au patriarcat et a I’effacement

Par Mina Fakhravar

Le souléevement déclenché par la mort
violente de Jina Mahsa Amini, en septembre 2022,
dépasse largement le cadre d’une contestation
du port obligatoire du hijab. Il s’inscrit dans une
dynamique d’insubordination féministe radicale,
portée par des corps en lutte qui, en défiant les
normes patriarcales de la République islamique
d’Iran, ont fait émerger une nouvelle grammaire
de résistance a la fois charnelle, transnationale
et politique. En scandant « Femme, Vie, Liberté »
— traduction du slogan kurde « Jin, Jiyan, Azadi » -
les manifestantes et manifestants ont ravivé un cri
ancien pour en faire une bréche dans les logiques
de domination globale.

Ce slogan n’est pas né en Iran, mais dans
les montagnes du Kurdistan, forgé par les
mouvements de libération kurde et féministe,
notamment dans le Rojava, au nord de la Syrie.
L3, il s’est imposé comme I’expression d’un projet
lutte
émancipation des femmes et transformation

révolutionnaire articulant anticoloniale,

radicale des rapports sociaux (Rostampour,
2024). Porté par les militantes du Mouvement
des femmes libres du Kurdistan, il s’est construit
comme une alternative politique fondée sur la
jineoloji (Rostampour, 2024) - une épistémologie
féministe enracinée dans la vie concrete des
femmes, leur mémoire, leur spiritualité, leurs
pratiques collectives. Ce slogan, scandé lors des
enterrements, des soulévements populaires, et
dans les assemblées révolutionnaires de femmes,
a traversé les frontiéres.

C’est a Saqgez, ville natale de Mahsa (Jina)

Amini, au Kurdistan iranien, que le slogan a retenti

pour la premiére fois sur le sol iranien, scandé lors
de ses funérailles par une foule en colére. De I3,
il s’est propagé comme une onde politique, du
Kurdistan aux grandes villes d’Iran, des cellules
de la prison d’Evin aux rassemblements de la
diaspora, des rues de Téhéran aux murs des
universités et aux plateformes numériques. En
quelques jours, il s’est imposé comme un cri de
ralliement féministe, trouvant des échos bien
au-dela des frontieres iraniennes. Si des femmes
syriennes en lutte contre le patriarcat autoritaire
se sont, un an plus tard, réapproprié ce cri pour
leurs propres mobilisations, ce n’est pas par
mimétisme, mais parce qu’il résonne avec une
grammaire de résistance transnationale déja
présente dans les luttes kurdes et féministes
régionales. Dans les capitales occidentales, on I'a
vu apparaitre sur les murs, les pancartes et les
fagades d’institution, non comme un mot d’ordre
local, mais bien comme un geste de solidarité
envers la révolte iranienne. Loin d’étre un slogan
exclusivement iranien, Femme, Vie, Liberté est
ainsi devenu un énoncé politique transfrontalier,
reconnaissable par toutes celles et ceux qui
résistent aux logiques imbriquées de domination
patriarcale, raciale, religieuse et capitaliste.

Ce mouvement, inédit dans I’histoire des
luttes féministes iraniennes, se distingue par son
horizontalité, son refus des figures masculines
autoritaires, et sa capacité a articuler des formes
de résistance interreliées : privées, numériques,

publiques, incarnées dans le quotidien des

femmes. Il constitue une révolution inachevée,
la mesure ou il a

mais structurante, dans



profondément redéfini les imaginaires politiques
de la jeunesse iranienne, ravivé les pratiques
militantes dans la diaspora, et consolidé des
formes de solidarité féministe inédites, enracinées

POSSIBLES AUTOMNE 2025 81
Un soulévement inédit dans 'histoire des
féminismes iraniens.

Héritages contrariés, ruptures insurgées.
Depuis linstauration de Ila République

dans la désobéissance incarnée, le care collectif et
la mémoire transgénérationnelle des luttes.

Lors de la guerre-éclair imposée a
’lran par Israél en juin 2025 — en violation du
droit international selon plusieurs juristes et
organisations — des missiles israéliens ont été
ornés du slogan « Femme, Vie, Liberté ». Cette
instrumentalisation militariste — appuyée par
les discours masculinistes du gouvernement
Netanyahou - détourne un cri de révolte féministe
en outil de propagande guerriére. En prétendant
défendre les femmes iraniennes tout en
bombardant leurs villes, ces stratégies dévoilent la
violence épistémique des puissances impérialistes
qui récupeérent les luttes du Sud global pour mieux
invisibiliser les structures qu’elles perpétuent.

Dans ce contexte, il devient urgent de
restituer a Femme, Vie, Liberté sa charge politique
subversive, son ancrage kurde, sa matérialité
corporelle et son potentiel épistémologique.
Plus qu’un slogan, il s’agit d’un soulévement
situé, transfrontalier, qui interroge les alliances
féministes mondiales et exige une solidarité
lucide, critique et ancrée dans les luttes concrétes.
Cet article propose, a partir d’une perspective
féministe intersectionnelle et transnationale,
d’analyser les formes de résistance corporelle
et discursive portées par ce mouvement, les
détournements qu’il subit, et les alliances qu’il
permet d’esquisser pour un féminisme du XXle
siecle qui refuse la neutralité et les récupérations

impérialistes.

islamique en 1979, le corps féminin est devenu a
la fois un champ d’affrontement idéologique et un
levier de légitimation politique. Sous couvert de
préservation de I’ordre moral islamique, le régime
a instauré un féminisme d’Etat strictement balisé
par l'idéologie religieuse. Les femmes ont ainsi
été exaltées comme meres, épouses, et symboles
de la nation, tout en étant soumises a une série
de dispositifs disciplinaires et juridiques : port
obligatoire du hijab, tutelle masculine, inégalités
dans restrictions

codifiées le droit familial,

professionnelles, et  surveillance  morale
généralisée (Chafig, 2016).

Pour comprendre la logique de ce contréle,
les travaux de Michel Foucault sur le biopouvoir
nous offrent une grille de lecture essentielle. Celui-
ci désigne I’ensemble des techniques de pouvoir
qui visent a réguler les populations a travers le
corps, la santé et la sexualité. Dans le cas iranien,
ce pouvoir prend une forme particulierement
genrée : les femmes sont a la fois surcontré6lées
en tant que garantes de I’honneur national et
stigmatisées comme menace potentielle a I'ordre
social. Comme I’'a montré Adelkhah (1991), le
régime iranien conjugue modernisation technique
et enfermement normatif, réduisant les femmes a
une essence biologico morale, leur déniant de fait
une pleine citoyenneté.

Malgré des ouvertures ponctuelles sous les
présidences dites réformatrices, les conquétes
féminines sont restées fragiles, conditionnelles,
sans jamais remettre en cause I'ordre masculiniste.
Ce balancement entre concessions apparentes
et répression structurelle illustre ce que Hisham

Sharabi (1996) définit comme un néopatriarcat



82

rationalisé : un patriarcat qui modernise ses
formes sans en altérer la finalité.

Dans ce contexte, un féminisme enraciné
dans le quotidien s’est structuré : campagnes pour
I’égalité des droits, luttes contre la lapidation,
activisme numérique. Ces formes de résistance,
parfois discretes, préparent le terrain au
basculement radical de 2022.

Le soulévement Femme, Vie, Liberté (FVL)
marque une rupture qualitative : il ne s’agit plus
de revendiquer des réformes, mais de renverser
Cette

radicalité se manifeste dans des gestes simples

'ordre patriarcal dans son entiereté.

mais puissants : marcher téte nue, se filmer en
train de danser, scander le nom de Mahsa Jina
Amini. Le corps devient alors une archive vivante
de larévolte.

Pour penser cette émergence du corps
comme langage politique, les analyses de James
C. Scott (1990) sur les « transcripts cachés » sont
précieuses. Scott distingue entre les discours
publics imposés et les formes de contestation
feutrées du quotidien. En Iran, ces gestes
longtemps relégués aux marges du visible — voile
desserré, regard tenu, sourire filmé — se sont mués
en performances collectives. Le corps transgresse,
s’affiche et défie les interdits.

Certaines lectures occidentales, notamment
celle de Judith Butler (1990) sur la performativité,
ont interprété ce phénoméne comme une
répétition subversive des normes de genre. Mais
dans le contexte iranien, cette approche se révéle
insuffisante. Il ne s’agit pas de jouer la norme, mais
de la rompre dans un contexte ou la transgression
expose a la prison, a la torture ou a la mort. La
subversion ne passe pas par le jeu du langage,
mais par I'irruption matérielle du geste.

Ce processus de subjectivation politique
insurgée s’inscrit dans une lignée réflexive avec

Saba Mahmood (2005), qui décrit une agentivité

SECTION I Féminisme en (ous genres

incarnée et discréte, faconnée par des pratiques
religieuses au sein d’un mouvement pieux
égyptien. Toutefois, la ol Mahmood repére
une résistance douce, ancrée dans les normes,
la dynamique iranienne contemporaine opeére
une rupture visible, performative et assumée :
elle ne se contente pas d’habiter les normes,
elle les transgresse frontalement. C’est dans ce
basculement radical que je propose la notion
de « jihad corporel » : une agentivité publique,
incarnée, non négociée, ou le corps devient acte
politique disruptif. Ce concept rend compte de
la spécificité des luttes féministes iraniennes
actuelles, qui refusent toute forme de compromis
avec lesrégimes de pouvoir genré, et transforment
la vulnérabilité imposée en puissance d’agir
collective.

Cette grammaire politique nouvelle échappe
FVL
se veut horizontal, décentralisé, polyphonique.

aux hiérarchies militantes traditionnelles.

Il se tisse entre femmes de diverses classes,
ethnies, générations, en Iran, en exil, en diaspora.
Il s’invente dans la rue, la prison, les salons de
coiffure, les stories Instagram.

La ol d’autres féminismes demandent, celui-
ci s'impose. La ou d’autres s’adressent a I’Etat,
celui-ci crée son propre langage. FVL ne cherche
pas a étre reconnu, il se reconnait lui-méme. Il
réinvente le politique depuis les corps insurgés,
en rupture avec tout ordre imposé. Il s’inscrit ainsi
comme une séquence singuliére et radicale dans
I’histoire des féminismes mondiaux.

Femme, Vie, Liberté face aux récupérations
bellicistes et a la guerre des récits.

Le soulevement Femme, Vie, Liberté,
forgé dans linsubordination des corps et la
désobéissance féministe, n’a pas tardé a devenir

I’objet d’une lutte acharnée pour sa signification.



POSSIBLES AUTOMNE 2025

Ce qui fut a l'origine un cri de révolte contre
le pouvoir patriarcal autoritaire a été capté,
instrumentalisé dans des

réinterprété, voire

contextes  géopolitiques  antagonistes. Le
slogan, repris dans des discours militaristes ou
autoritaires, fait désormais I'objet d’une guerre
des récits, ou s’affrontent non seulement des
régimes politiques, mais aussi des visions du
monde profondément irréconciliables.

Le 13 juin 2025, alors que le Premier ministre
israélien  Benyamin  Nétanyahou annonce
publiquement une offensive militaire contre I’lIran,
il adresse une allocution en anglais et en persan au
« peuple iranien », appelant les femmes iraniennes
a se soulever contre leur régime. Il déclare
notamment : « Nous déblayons la voie pour que
vous obteniez votre liberté. C’est votre moment.
Woman, Life, Freedom - Zan, Zendegi, Azadi. »
Quelques jours plus tard, une séquence diffusée
sur les réseaux sociaux provoque une onde de
stupeur : on y voit une technicienne israélienne
inscrivant au marqueur le slogan « Femme, Vie,
Liberté » et le nom de Mahsa Amini sur un missile
destiné a frapper des infrastructures en territoire
iranien.

Cette mise en scéne de la solidarité, par un
acte militaire, intervient dans un contexte de
bombardements intensifs ayant fait au moins 1
190 morts, dont au moins 436 civils, parmi lesquels
de nombreuses femmes et enfants, selon un
reportage du journal Le Monde (2025).

Cette récupération belliqueuse du slogan
n’est pas un simple dérapage individuel ou
médiatique, mais le symptoéme d’une stratégie
politique plus vaste : celle de la [égitimation de la
guerre par I'invocation de la cause des femmes. Ce
phénoméne, bien documenté dans les recherches
féministes critiques, s’inscrit dans la lignée de
ce que Lila Abu-Lughod (2002) a nommé le

féminisme impérial : un discours qui essentialise les

83

femmes du Sud global comme figures passives a
libérer, justifiant ainsi des interventions militaires
au nom de leur émancipation. Ce processus
participe d’une reconfiguration géopolitique du
féminisme, ol la défense des droits des femmes
est instrumentalisée pour masquer des objectifs
stratégiques ou néocoloniaux.

Dans le cas présent, le slogan « Femme, Vie,
Liberté », né dans un contexte de lutte contre
un régime autoritaire patriarcal, est détourné
pour devenir le vecteur d’une opération militaire
meurtriére. Ce glissement révéle une perversion
discursive majeure : un cri antiautoritaire et
profondément pacifiste, forgé dans le deuil et
la désobéissance incarnée, se retrouve accolé
a des missiles et des bombardements. Loin de
renforcer la cause féministe iranienne, cette
instrumentalisation la dépolitise et la déplace, en
la rendant complice — malgré elle — d’un nouvel
appareil de violence étatique.

Elle provoque également un malaise profond
au sein des milieux féministes, tant en Iran que dans
la diaspora et dans les cercles transnationaux. Car
ce double usage, par I'impérialisme militarisé d’un
cOté, et par les discours nationalistes autoritaires
de lautre, affaiblit la puissance émancipatrice
du slogan. Il en fragilise la portée universelle et
égalitaire, tout en exposant les militantes locales
a un soupcon d’alignement géopolitique qui mine
leur 1égitimité dans I’espace national.

Répression accrue et double terreur

A I’intérieur méme de I'Iran, la guerre a servi
de prétexte a une intensification brutale de Ia
répression. Dans les semaines suivant les frappes
israéliennes, plus de 700 personnes ont été
arrétées pour des motifs politiques, et au moins
six exécutées, parfois a I'issue de procés expéditifs
menés sans défense. Une législation d’urgence a



81

été adoptée, permettant de qualifier toute action
contestataire, y compris une publication sur les
réseaux sociaux, d’atteinte a la sécurité nationale,
passible de la peine de mort. Cette criminalisation
accrue de la dissidence a considérablement
entravé la capacité d’organisation du mouvement
féministe.

Un événement a particulierement marqué
cette séquence : le bombardement, le 23 juin 2025,
de la prison d’Evin a Téhéran — centre névralgique
de la détention politique en Iran. Si le bilan officiel
fait état de soixante et onze personnes tuées, les
chiffres réels restent incertains : de nombreuses
prisonnieres sont portées disparues, les blessées
sont privées de soins, et les familles n’ont plus
de contact avec leurs proches incarcéré-es, et ce,
sans que les autorités ne donnent d’explication.
La section de la prison ou étaient détenues des
personnes transgenre a également été touchée
de plein fouet par les frappes, causant des pertes
humaines importantes dans un secteur déja
marginalisé, invisibilisé, et doublement vulnérable
(Current Affairs, 2025, New York Times, 2025).

Au lieu d’évacuer les survivantes blessées,
les autorités iraniennes ont procédé, dans les
jours qui ont suivi, a la dispersion punitive des
femmes emprisonnées vers la prison de Qarchak,
un établissement tristement célébre pour ses
conditions inhumaines, son insalubrité extréme
et sa brutalité institutionnelle. En brisant les liens
tissés entre les détenues, en démantelant leurs
routines de solidarité et leurs circuits d’information
et d’entraide, le régime a méthodiquement affaibli
'un des cceurs les plus vivants de la résistance
féministe carcérale. Cette opération de relégation
s’inscrit dans une stratégie plus large : anéantir les
foyers d’organisation politique autonomes depuis
I’intérieur, notamment ceux construits par des
femmes, des minorités sexuelles ou ethniques,

SECTION I Féminisme en (ous genres

dans les espaces les plus répressifs de I"appareil
d’Etat.

Enfin, la guerre a aggravé la précarité
économique d’une société déja étranglée
par les sanctions, la corruption et Iinflation
galopante. L’interruption d’internet et le climat
de terreur généralisé ont privé de nombreuses
femmes de leurs moyens de subsistance. Celles
qui dépendaient de microentreprises en ligne
—artisanes, tutrices, coiffeuses, prestataires de soin
ou d’entretien — ont vu leurs revenus s’effondrer.
Ces formes d’emploi, souvent invisibilisées mais
vitales pour des milliers de foyers, ont été balayées
par la guerre numérique et les coupures de réseau.
Cette asphyxie économique ciblée participe d’une
stratégie plus large d’écrasement du tissu social
contestataire, dans lequel les femmes jouaient un
réle central. Elle contribue également a renforcer
la dépendance économique vis-a-vis de I’Etat,
verrouillant encore davantage les possibilités
d’émancipation.

Les femmes iraniennes se retrouvent
ainsi piégées entre deux formes de violences
systémiques : d’un c6té, 'autoritarisme islamique
du régime de Téhéran; de l'autre, I'impérialisme
militarisé de puissances étrangéres prétendant
les soutenir tout en menant des bombardements
meurtriers. Cette double oppression rappelle
les mises en garde de Mohanty (1984) contre la
fabrique de la « femme musulmane opprimée »
comme prétexte a des ingérences destructrices.
Le féminisme iranien est ainsi pris en tenaille entre
deux formes de fascisme.

Les impacts genrés de cette guerre
dépassent largement la sphére politique ou
pénitentiaire. Les conflits armés exacerbent
structurellement les violences faites aux femmes,
que ce soit dans la sphére domestique ou dans
les dispositifs répressifs. Comme I'ont montré

Usta, Farver et Zein (2008), les périodes de guerre



POSSIBLES AUTOMNE 2025

intensifient les risques de violences sexuelles, de
harcélement et de violences conjugales, en raison
des déplacements forcés, de I’effondrement des
mécanismes de protection, et de la militarisation
des rapports sociaux.

En Iran, ces risques ne sont pas nouveaux : ils
s’inscrivent dans une infrastructure préexistante
de terreur sexuelle, déja mobilisée par le
régime comme outil de répression politique.
Vie, Liberté,
de multiples témoignages ont documenté Ile

Lors du soulevement Femme,

A

recours a des violences sexuelles contre des
femmes incarcérées, visant a les humilier, les
briser et les dissuader de mener d’autres formes
de contestation (The Conversation, 2025). Ces
pratiques, loin d’étre des dérives isolées, relévent
d’'une  stratégie systémique  d’intimidation
genrée. Dans un contexte de guerre, marqué par
I’effondrement des dispositifs de protection, la
désorganisation des solidarités locales, et une
militarisation accrue des rapports sociaux, ces
dynamiques sont non seulement appelées a se
poursuivre, mais a s’intensifier. La guerre ne
fait pas que révéler la brutalité du systéme : elle
I’amplifie, en généralisant les zones de non-droit
et en renforcant I'impunité de la violence sexuelle.
Ainsi, les femmes iraniennes se retrouvent
doublement exposées - a la fois en tant que cibles
politiques et en tant que corps vulnérables dans

un ordre patriarcal militarisé.

Voix féministes en exil : résistances, critiques,
solidarités.

Face a cette guerre des discours et a
la dépossession de leur propre narratif, des
féministes iraniennes en exil ont réagi avec
force. A Montréal, Berlin, Paris ou New York,
des manifestations ont été organisées pour
dénoncer a la fois la répression du régime iranien

35

et l'instrumentalisation guerriére du slogan FVL.
Des collectifs transnationaux ont appelé a une
vigilance féministe contre toutes les formes de
récupération politique de leurs luttes.

Dans ces prises de parole, un fil rouge
apparait : la défense d’un féminisme radicalement
pacifiste, situé, intersectionnel, qui refuse la
hiérarchisation des souffrances. Le soin collectif
transnational devient ici un acte politique a
part entiere : il s’incarne dans la solidarité
concréte, le soutien apporté aux prisonniéres,
la dénonciation des crimes sexuels d’Etat, mais
aussi dans la vigilance critique face aux tentatives
impérialistes de récupération. Le refus de « choisir
son camp » entre deux formes de violences
patriarcales — I’autoritarisme théocratique ou le
militarisme néocolonial — témoigne d’une position
éthique et politique ferme, fondée sur I’expérience
vécue et la mémoire des traumas collectifs.

En ce sens, le soulévement Femme, Vie,
Liberté ne peut étre détaché de son enracinement
historique et de ses enjeux locaux. Toute tentative
de le déraciner pour le faire servir a des fins
géopolitiques étrangéres constitue une trahison
de sa matrice politique. Les femmes iraniennes
n’ont pas besoin qu’on parle a leur place : elles
parlent, résistent, créent - et refusent de voir
leur cri transformé en instrument de propagande
meurtriere.

Résistances persistantes : un mouvement
transformé, pas éteint

Malgré la brutalité des répressions, les
récupérations idéologiques et les désillusions
Vie,
Liberté n’a pas disparu. Il s’est reconfiguré. Il a

géopolitiques, le soulevement Femme,
migré, parfois dans 'ombre, I’exil, le numérique
ou lamémoire. La flamme initiale s’est fragmentée

sans s’éteindre : elle continue de se transmettre



36

a travers des gestes de résistance quotidienne,
des formes d’archivage transnationales, et une
subjectivation politique fondée sur I’expérience
incarnée du courage, du deuil et du refus.

Les formes de lutte ont changé de visage :
en Iran, elles se poursuivent dans I'infra-politique
du quotidien — un foulard mal porté, une chanson
fredonnée a voix basse, un regard tenu - mais
aussi dans des pratiques collectives de soin, de
transmission et de mémoire. Dans la diaspora,
le combat se prolonge a travers les archives, les
créations artistiques, les lettres de prisonniéres
et les actions politiques multilingues. Ces lettres,
écrites depuis les cellules les plus répressives du
pays, deviennent des formes de care politique :
elles tissent des ponts entre Iintérieur et
I’extérieur, entre le silence carcéral et la clameur
de la rue, entre les survivantes d’un systeme
d’effacement et les femmes qui refusent d’oublier.

Les affects — colére, chagrin, courage -
jouent un réle central dans ce processus de
politisation continue. Le mouvement Femme, Vie,
Liberté ne repose pas sur une structure fixe ou sur
un programme idéologique, mais sur une énergie
insurgée, une mémoire incarnée et une promesse
inachevée. Il est devenu un chantier politique
et épistémique en perpétuelle recomposition,
traversé par des subjectivités plurielles qui
refusent le silence et exigent la reconnaissance.
Cette dynamique s’inscrit dans une politique du
quotidien (Bayat, 2010) et une mémoire collective
insurgée (Assmann, 2011), ou la parole arrachée au
silence devient refuge et résistance.

Conclusion - Pour une solidarité féministe lucide,
incarnée et décoloniale

Le soulévement Femme, Vie, Liberté n’est
ni une parenthése révolutionnaire close, ni un
simple mouvement de contestation a I’échelle

SECTION I Féminisme en (ous genres

nationale. Il constitue une insurrection féministe
d’une portée inédite, enracinée dans la matérialité
des corps opprimés et traversée par la mémoire
des luttes kurdes, iraniennes et transnationales,
et propulsée par une subjectivation politique
insurgée qui refuse I'effacement. En scandant
ce cri dans les rues de Téhéran, dans les prisons
d’Evin ou sur les places de Montréal, les femmes
qui
gu’un changement de régime : elles exigent un

s’en réclament revendiquent bien plus
renversement des logiques de domination ou
s’articulent patriarcat, autoritarisme, racisme et
capitalisme globalisé.

Ce mouvement, porté par des pratiques
formes

de désobéissance incarnée et des

de résistance décentralisées, a redéfini les
frontiéres du politique. Il a ouvert une bréche
dans les récits hégémoniques sur les femmes
musulmanes, souvent essentialisées comme
victimes passives ou récupérées comme alibis
de projets impérialistes. En refusant de choisir
entre deux formes de fascisme — théocratique et
néocolonial — les féministes iraniennes affirment
une position critique d’une rare clarté : ni otages
du régime, ni pions des puissances militarisées.

Ce refus éthique et politique appelle
a une redéfinition de la solidarité féministe
internationale. Il ne peut s’agir d’un soutien
abstrait, désincarné ou conditionné par des
agendas géopolitiques. Il s’enracine dans I’écoute
radicale, le partage de savoirs situés, la mise
en réseau des luttes et la reconnaissance des
asymétries de pouvoir. Il exige de rompre avec les
logiques de sauvetage, de recentrer Ianalyse sur
les voix du Sud global, et d’assumer la conflictualité
inhérente a toute alliance transnationale véritable.

« Femme, Vie, Liberté » est ainsi bien
plus qu’un slogan. C’est une matrice politique,
un terrain de recomposition des subjectivités

féministes, une épistémologie incarnée forgée



POSSIBLES AUTOMNE 2025

dans les plis de la douleur et du courage. Ce cri,
s’il conserve toute sa radicalité, nous engage a
ne pas trahir son origine ni sa portée : a penser
depuis les corps, depuis les marges, depuis
les silences arrachés a I'effacement. A refuser
que la résistance soit esthétisée, que les deuils
soient instrumentalisés, ou que les luttes soient
confisquées.

Ce n’est qu’a cette condition - celle d’une
solidarité exigeante, située et insoumise - que
nous pourrons entendre pleinement ce que
signifie, au XXle siecle, lutter pour les femmes, la
vie et la liberté.

Notice biographique :

Mina Fakhravar est doctorante en études
féministes et de genre a I’Université d’Ottawa. Ses
recherches portent sur les modalités de résistance
civile et féministe en Iran — de la désobéissance
incarnée a la conscientisation politique — et sur
les formes de solidarité transnationale. Militante
et conférenciere, elle est membre exécutif de
I’Association des femmes iraniennes a Montréal,
ainsi que membre du Conseil interculturel de
Montréal et du conseil d’administration d’Amnistie
internationale Canada, articulant une perspective
féministe matérialiste et intersectionnelle.

Références

Abu-Lughod, L., & JSTOR. 2013. Do Muslim Women
Need Saving? Harvard University Press. https://
www.jstor.org/stable/10.2307/j.cttbwpmnc

Adelkhah, F. 1991. La révolution sous le voile :
femmes islamiques d’Iran. Editions Karthala.

87

Assmann, J., Heffernan, M., Meusburger, P., &
Wunder, E. 2011. « Communicative and Cultural
Memory ». In Cultural Memories, vol. 4, p. 15-27.
Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-
90- 481-8945-8 2

Bayat, A. 2010. Life as Politics: How Ordinary People
Change the Middle East. ISIM/ Amsterdam University
Press.

Butler, J. 1990. Gender Trouble: Feminism and the
Subversion of Identity. Routledge.

Chafig, C. 2016. « Idéologisation du religieux et
impact sur I'égalité. Le cas iranien ». IRD Editions.
https://doi.org/10.4000/books.irdeditions.8702

Mahmood, S. 2005. Politics of Piety: The Islamic

Revival and the Feminist Subject. Princeton

University Press.

Mohanty, C. T.
Feminist Scholarship and Colonial Discourses ».

1984. « Under Western Eyes:

Boundary 2, vol. 12, no 3, p. 333-358. https://doi.
0rg/10.2307/302821

Rostampour, S. 2024. « Jineoloji Confronting
(I)legitimacy of a
Decolonial Science of Women in Kurdistan ».

no 5. https:/doi.

Hierarchical ~Knowledge:
Appartenances & Altérités,
0rg/10.4000/12kq6

Scott, J. C. 1990. Domination and the Arts of
Resistance: Hidden Transcripts. Yale University
Press. Sharabi, H. 1996. Le néopatriarcat : essai.
Trad. Y. Thoraval & J. Berque. Mercure de France.

The Conversation. 2025. « How Iran’s Government
Has Weaponized Sexual Violence Against Women
Who Dare to Resist ». https://theconversation.com/
how-irans-government-has-weaponized-sexual-
violence-against-women-who-dare-to-resist-253791



388 SECTION I Féminisme en (ous genres

Usta, J., Farver, J. A. M., & Zein, L. 2008. « Women,
War, and Violence: Surviving the Experience ».
Journal of Women’s Health (Larchmont, N.Y. 2002),
vol. 17, no 5, p. 793- 804. https://doi.org/10.1089/
jwh.2007.0602

Sources numériques et médiatiques

Autonomies. n.d. «  Solidarité  féministe
transnationale contre la guerre ». https://
autonomies.org/solidarite- feministe.

Le Monde. 2025. « Iran : les vies brisées de civils pris
sous les bombes israéliennes ». Le Monde, 17 juillet.
https://www.lemonde.fr/international/
article/2025/07/17/iran-les-vies-brisees-de-civils-pris-
sous- les-bombes-israeliennes_6621801_3210.html

Multimedia.europarl.europa.eu. n.d. « Announcement
of the Sakharov Prize 2023 Laureate: Jina Mahsa Amini
and the Woman Life Freedom Movement in Iran ».
https://multimedia.europarl.europa.eu/it/video/
announcement-of-the-sakharov-prize-2023-laureate-
jina-mahsa-amini-and-the-woman-life-freedom-
movement-in-iran-by-roberta-metsola-ep-president
1247694

Tehran Times. 2025. « How Many Iranian Women Did
You Kill with Those Bombs? ». Tehran Times. https://
www.tehrantimes.com/news/515759

The International Court of Justice. 2025. « Israel’s
Attack on Iran Violates International Law ». ICJ.org.
https://www.icj.org/israel-iran-israels-attack-on-
iran-violates-international-law-threatening-peace-
and-security

Truthout.org. 2025. « Woman, Life, Freedom: Syrian
Women Are Rising Up Against Patriarchy ». https://
truthout.org/articles/woman-life-freedom-syrian-
women-are-rising-up-against-patriarchy



