
POSSIBLES AUTOMNE 2025	 39POSSIBLES AUTOMNE 2025	 39

Les femmes sont des femmes trans
Par Judith Lefebvre

Affirmer que les questions trans ont connu 
une importante visibilité au cours des dernières 
années est un euphémisme. Les progrès timides 
faits au sein des entreprises et des institutions 
au regard de certaines pratiques de courtoisie et 
d’affirmation identitaire – le respect des pronoms 
choisis, par exemple  – ont généré depuis une 
décennie un mouvement de réaction difficile à 
anticiper dans toute son ampleur. 

L’approche identitaire issue des milieux 
transgenres et des groupes 2SLGBTQIA+ a capturé 
l’imaginaire de certains groupes conservateurs et 
d’extrême droite. Alimentés par l’outrage et les 
logiques d’engagement algorithmiques sur les 
médias sociaux, ceux-ci se sont pris d’obsession 
pour certains aspects du discours dit « woke » et 
ont réussi à engager une sympathie croissante 
de la part des médias de masse et de la classe 
politique.

Au-delà du succès de ces mouvances en 
Grande-Bretagne et aux États-Unis en particulier, 
on peut observer leur montée dans le contexte 
québécois et canadien, en particulier depuis la fin 
des mesures sanitaires en lien avec la pandémie 
de SARS-CoV-2 (Harper 2024). On a en effet vu le 
dépôt du projet de loi 2 en octobre 2022, qui visait 
à imposer un régime distinct à l’état civil pour les 
personnes trans (Lefebvre 2022), puis une escalade 
verbale entre le Parti Québécois et la Coalition 
avenir Québec à l’automne 2023, qui a mené à 
un comité ad hoc piloté par le gouvernement et 
formé exclusivement de personnes cisgenres. 

Ce «  comité de sages  », pourtant acquis au 
parti au pouvoir, avait à peine déposé son rapport 
controversé en juin dernier qu’il était déjà contredit 
par les actions du gouvernement. Le ministre de la 

Sécurité publique, François Bonnardel, annonçait 
début juillet que les détenu·es trans ne seraient 
plus incarcéré·es en respect de leur identité 
de genre ou de leur sexe à l’état civil, mais en 
fonction de l’apparence externe de leurs organes 
génitaux. Cette annonce allait non seulement 
contre les recommandations du comité, mais 
également contre de la documentation produite 
par le ministère lui-même (Desjardins et Roupnel 
2022). 

Au cours de cette période de quatre ans, les 
communautés trans et alliées se sont mobilisées 
malgré une violente répression de la part de 
l’État, notamment lors des contre-manifestations 
de 2023 et 2024 (Hébert-Berner 2024), de la 
RadPride 2024, de la marche de la Fierté 2024 et 
de la journée de visibilité trans 2025 (Alexandre 
2025). Dans le foisonnement politique, culturel et 
diasporique qui accompagne tout mouvement de 
libération, plusieurs tendances politiques se sont 
précisées, dont le transféminisme.

C’est à ce mouvement en particulier que 
je m’attelle depuis plusieurs années. Une forme 
d’organisation politique proprement nord-
américaine qu’il ne faut pas confondre avec les 
mouvements du même nom en Amérique latine 
et en Europe du Sud, qu’on qualifierait localement 
de féminisme queer (Lefebvre, 2023). C’est une 
tradition d’organisation collective précaire et 
méconnue qui s’est développée par à-coups 
pendant des décennies et a pris son essor dans 
les dernières années, grâce à un développement 
intellectuel et une mobilisation inédite de part et 
d’autre de l’Atlantique.

Pour comprendre les tenants et aboutissants 
de ce mouvement qui cherche à dépasser les 



40	 SECTION I  Féminisme en tous genres

écueils des approches culturelles et identitaires 
des dernières décennies, il est nécessaire de 
confronter la vision progressiste et thématique 
de l’histoire de la transitude qui domine 
malheureusement les milieux 2SLGBTQIA+ et 
s’ancrer dans une analyse résolument matérialiste 
de l’histoire (Peeples 2023). 

Plutôt que de répondre à la crise actuelle en 
cherchant à fonder la légitimité des personnes 
trans dans une réalité universelle et anhistorique, 
j’avance plutôt que c’est le cadre médico-légal 
de la transsexualité établi à partir de 1966 avec la 
publication de The Transsexual Phenomenon qui est 
lui-même en crise et qui demande à être dépassé. 
Cet article s’inscrit dans cet effort dialectique.

La première partie de cet article sera donc 
consacrée à une mise en contexte, pour ensuite 
présenter quelques concepts clés qui, à mon avis, 
permettent à terme de dépasser ce que j’appelle 
la « crise de la transsexualité ». 

Contextualisation de la pensée et des 
mouvements transféministes

Assimilationnisme et libérationnisme
Les mouvements collectifs des personnes 

trans, comme toutes les communautés 
2SLGBTQIA+ d’ailleurs, peuvent être divisées 
en deux grands ensembles qui dominent les 
discussions communautaires depuis les années 
1960.

L’assimilationnisme forme la tendance 
la plus ancienne et celle-ci est généralement 
portée par des groupes dominants, dont on 
trouve des exemples dès la fin du 19e siècle en 
Europe ; ces derniers vont souvent de pair avec 
la pathologisation du genre et de la sexualité. 
D’obédience plutôt libérale, ces groupes 
favorisent l’obtention de droits, la respectabilité et 

l’égalité formelle dans une logique d’assimilation 
de minorités sexuelles et de genre à la société 
majoritaire. C’est encore aujourd’hui la tendance 
majoritaire dans les groupes communautaires et 
dans le discours public. 

Si ce genre de revendications existent 
déjà en Amérique du Nord dans la période de 
l’après-guerre, c’est néanmoins l’émergence du 
mouvement de libération gaie qui sera à l’origine 
des mouvements 2SLGBTQIA+ contemporains.

Celui-ci se forme dans l’ombre des politiques 
ségrégationnistes en place dans les grandes villes 
d’Amériques du Nord, notamment en raison du 
Urban Renewal et de ses équivalents canadiens, 
qui concentrent et visibilisent les groupes 
marginalisés dans certains quartiers, comme le 
Tenderloin à San Francisco et Christopher Street à 
New York.

Ces politiques publiques, accompagnées 
d’une forte répression et du contrôle policier de 
la déviance vont générer une solidarisation des 
franges les plus opprimées des communautés 
gaies. Ainsi, on voit une première émeute éclater 
dans une cafétéria de San Francisco en 1966, puis 
dans un bar de New York en 1969. Dans les deux 
cas, ce sont principalement des drag queens, des 
street queens et des travesties qui se révoltent 
en raison du harcèlement policier en lien avec le 
travail du sexe.

Cette précision n’est pas anodine puisqu’elle 
permet de mieux comprendre l’émergence du 
phénomène transsexuel. En effet, Harry Benjamin 
va publier son cadre diagnostic de la transsexualité 
en 1966 et sera lourdement appuyé par une 
population paupérisée en quête de mobilité 
sociale dans la diffusion de son Magnum Opus 
auprès de la classe médicale, notamment grâce 
au financement du philanthrope transmasculin 
américain Reed Erickson (Matte 2014; Stryker 
2017). L’invention de la transsexualité peut donc 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 41

être comprise comme un moment de synthèse 
entre les politiques de répression de la déviance et 
les intérêts d’une certaine portion des populations 
marginalisées.

Évidemment, ce diagnostic émergentest 
loin d’être universellement accessible. Malgré 
qu’elles aient souvent déjà recours aux hormones 
exogènes et à certaines chirurgies (Namaste 
2005 et Gill-Peterson 2024), de nombreuses 
travailleuses du sexe, immigrantes et femmes 
racisées sont exclues des promesses de cette 
nouvelle normalité. Ce sont elles d’ailleurs qui 
travailleront le plus activement au mouvement de 
libération, à travers des groupes gais et travestis 
influencés par le féminisme et le marxisme. Plutôt 
qu’une simple participation à la société majoritaire, 
ceux-ci visent un changement radical de l’ordre 
social. Leurs modalités d’action principales sont 
l’aide mutuelle et l’établissement d’un rapport de 
force collectif avec l’État par les mobilisations de 
masse et l’action directe.

Le développement d’un mouvement de 
libération gai à Montréal suit une trajectoire assez 
différente. Si on voit une base de revendications 
assimilationnistes transsexuelles dès 1975 
(Assemblée nationale du Québec 1976), les 
mouvements de libération émergent plutôt de 
la contreculture avec la fondation du Front de 
libération homosexuel (FLH) par des militant·es de 
la revue Mainmise en 1971, puis la répression des 
lieux de cruise homosexuels, et en particulier la 
descente du Truxx en 1977. Ils ont généralement 
peu d’intérêt envers les questions travesties et 
transsexuelles avant les années 1990, avec le 
développement des mouvements transgenre et 
(proto) transféministes.

Féminismes trans et féminismes exclusionnaires
Un des aspects les plus cyniques de la 

recherche historiographique sur la participation 
des femmes trans aux mouvements féministes, 
c’est que les rares femmes dont la présence 
ait été véritablement documentée renvoie 
inévitablement au mouvement d’exclusion 
de celles-ci formalisé théoriquement par la 
publication de The Transsexual Empire de Janice 
Raymond en 1979. 

Ce texte alambiqué, et parfois assez comique 
par sa logique tortueuse, partage un caractère 
obsessif avec les féminismes transphobes 
contemporains. On y retrouve donc forcément 
la preuve d’une participation active des femmes 
trans dans les mouvements féministes de la 
deuxième vague, notamment lesbiens. 

Depuis, un travail de recherche timide, mais 
déterminé, a permis de mieux documenter cette 
présence historiques aux États-Unis, notamment 
à travers des figures comme Beth Eliott et Sandy 
Stone. Cette dernière a d’ailleurs été l’objet d’une 
campagne très virulente à la suite des appels à 
l’exclusion proférés par Raymond. Les membres 
de son collectif et son employeur, Olivia Records, 
avaient finalement accepté sa démission après 
que des membres d’une milice féministe radicale 
se soient présentées armées à un événement en 
vue de l’assassiner (Enke 2018).

Après cet épisode, Stone va donner naissance 
aux études trans et à la pensée transféministe avec 
la publication quelques années plus tard de The 
Empire Strikes Back : A Post-Transsexual Manifesto, 
un texte adapté de sa thèse dirigée par Donna 
Harraway. Un effort intellectuel qui s’inscrit dans 
une participation grandissante des femmes trans 
à l’académie puisque Susan Stryker commence 
également une vaste entreprise d’histoire orale 
dans les années 1980 avant de publier, en 1994, 
son fameux My Words to Victor Frankenstein. 



42	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Une nouvelle expulsion, celle de Nancy 
Burkholder du Michigan Womyn’s Music Festival 
en 1991, va donner lieu à un ralliement sans 
précédent des différentes factions autour de Camp 
Trans, une occupation organisée annuellement par 
des militantes lesbiennes trans et cis aux portes 
de ce festival réservé aux femmes.

Cette période est très porteuse 
théoriquement et politiquement puisque les 
femmes trans qui participaient au mouvement 
féministe étaient jusque-là somme toute 
éloignées des mouvements de libération gai. La 
tension grandissante quant à leur présence dans 
les espaces non-mixtes a plus ou moins forcé une 
convergence entre les femmes trans –  on voit 
apparaître la notion de «  transsexual feminism  » 
avec l’édition du périodique Trans Sisters par 
exemple – et avec le reste des personnes trans à 
travers un mouvement transgenre émergent. 

Cette coalition de circonstances va toutefois 
éclater après quelques années quand les tensions 
existantes depuis le début autour de l’admission 
des femmes trans « pré-op » (c’est-à-dire n’ayant 
pas eu recours à une chirurgie génitale) sur le site 
vont devenir insurmontables. 

Un schisme apparaît dès lors entre les 
féministes transsexuelles assimilationnistes 
comme Davina Gabriel qui considèrent l’exclusion 
des femmes «  pré-op  » acceptable, et le 
mouvement transgenre en émergence, incarné 
par Riki Ann Wichins, qui favorise l’expression 
identitaire et la déconstruction de la binarité de 
genre.

Les cercles de Montréal et Toronto suivent 
cette évolution de près, comme le montrent 
bien les archives de Gendertrash From Hell (1993-
1995), une publication plutôt punk et franchement 
campée dans les mouvements des travailleuses 
du sexe et des migrant·es. Cette revue dirigée 
par Mirha-Soleil Ross et Xanthra Philippa MacKay 

a une vie relativement courte, mais est une 
fenêtre unique sur les prémisses politiques 
et communautaires qui mèneront la tradition 
transféministe nord-américaine. 

Transgenres et transféministes
Le mouvement transgenre va souffler un 

vent de libération au début des années 1990, avec 
des groupes comme Transsexual Menace, Queer 
Nation et Lesbian Avengers et des auteur·ices 
devenu·es culte comme Leslie Feinberg, Kate 
Bornstein et Minnie Bruce Pratt. Loin des 
considérations parfois rigides des mouvements 
féministes et des politiques assimilationnistes 
des groupes transsexuels, les transgenres visent 
une libération totale des mœurs et des normes de 
genre. La dépathologisation de la transsexualité 
est au cœur de leur démarche.

C’est un mouvement à la fois culturel et 
politique, dont les limites sont incertaines tant 
ses ambitions sont monumentales. La mise en 
œuvre de leurs politiques au sein des milieux trans 
et féministes laissent même croire à une certaine 
inflexibilité en raison du style confrontationnel 
de certaines figures comme Riki Ann Wilchins 
irite (Koyama 2020a). Le clivage ne donne pas 
lieu à un mouvement de masse, au contraire, et 
bon nombre de transsexuelles assimilationnistes 
désertent les rangs.

La formalisation du mouvement aux États-
Unis avec la création de GenderPAC va rapidement 
dévoiler ses limites réelles. La confrontation avec 
le capital et l’État force les groupes transgenres 
vers une forme de pragmatisme politique qui 
favorise l’éducation et les droits individuels 
en l’absence d’un rapport de force significatif. 
Au début des années 2000, à peu près toutes 
les tendances transgenres étaient devenues 
assimilationnistes.



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 43

Encore une fois, Montréal connaît une 
trajectoire quelque peu différente. Le matériel 
historiographique manque cruellement à cet 
effet, mais des discussions avec des ainées de nos 
communautés laissent croire que les relations 
entre transsexuelles et transgenres pouvaient 
être tendues pendant cette période.Un conflit 
qui s’articule généralement dans une opposition 
entre les nécessités matérielles immédiates et la 
poursuite d’un changement social à venir. 

En effet, les travailleuses du sexe, les 
femmes migrantes et racisées vont surtout 
s’organiser en réseaux d’aide mutuelle 
–  formels ou non  – notamment avec la création 
d’un programme de paires aidantes à Cactus 
Montréal, qui deviendra rapidement Action santé 
travesti(e) et transsexuel(le) du Québec (ASTTeQ) 
(MacKay 1995). Pour elles, la transsexualité 
n’est pas simplement un diagnostic, mais une 
identité qu’elles ont conquise dans l’adversité 
(Namaste 2005) et une promesse de mobilité 
socioéconomique.

On remarque que les assimilationnistes 
transsexuelles sont presque entièrement absentes 
du débat, plus conservatrices que féministes 
et historiquement rassemblées autour de 
l’Association des transsexuels du Québec (Matte 
2014), puis d’Aide aux trans du Québec à partir de 
1980. Elles défendent d’abord la pathologisation 
de façon très militante, puis plus implicitement, 
ainsi qu’une certaine respectabilité associée à 
la féminité blanche de classe moyenne, souvent 
sans égard pour leur propre classe sociale. Leur 
préoccupation est surtout humanitaire jusqu’à 
leur virage transgenre vers la fin des années 2010.

Le manifeste et sa suite
C’est dans ce contexte de tension et de 

transition vers un assimilationnisme transgenre 

que la militante Emi Koyama va publier son zine, 
The Transfeminist Manifesto. Un appel à l’action 
féministe par et pour les femmes trans, fondé dans 
une approche libérationniste, intersectionnelle 
et coalitionnelle. Un texte résolument féministe, 
mais qui refuse les pièges des féministes 
transsexuelles assimilationnistes en fondant 
ses revendications sur l’amélioration immédiate 
des conditions matérielles et la solidarité entre 
tous·tes les opprimé·es.

La diffusion de ce texte est somme toute 
limitée à l’époque, mais ses préoccupations se 
reflètent parfaitement dans des organisations 
comme ASTTeQ, qui ne s’ancrent pas forcément 
dans la tradition féministe revendiquée par 
Koyama. C’est à travers son site Web et une 
réédition dans un manuel de théorie queer que 
les écrits de Koyama seront diffusés. Il est à noter 
qu’elle est toujours largement moins connue 
qu’une théoricienne comme Julia Serano qui se fait 
connaître grâce à son blogue au début des années 
2000. Là où Serano introduit une abondance 
de concepts, souvent liés à la perception ou 
la performance sociale du genre, Koyama 
révolutionne l’action politique des femmes trans. 

Comme toutes les féministes, Koyama est 
aux prises avec le problème de la définition du 
sujet politique du transféminisme, le sempiternel 
«  nous les femmes  ». Sa solution est aussi 
ingénieuse que simple  : «  Transfeminism is a 
movement by and for trans women who view their 
liberation as intrinsically linked to the liberation of 
all women and beyond » (Koyama 2020b).

Elle ajoute que le mouvement est ouvert 
aux autres personnes qui partagent ses objectifs, 
mais elle est claire : le transféminisme ne prétend 
pas rassembler toutes les femmes trans. Son 
sujet politique est défini par sa position sociale, 
ses relations de solidarité et son adhésion à des 
valeurs et une méthode. 



44	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Si le manifeste n’a pas été une bougie 
d’allumage d’un vaste mouvement au moment 
de sa publication et qu’une partie de son 
appareillage théorique est aujourd’hui dépassé 
par une abondance de production intellectuelle, 
la méthode qu’il met de l’avant fait preuve d’une 
étonnante pérennité.

C’est grâce à cette transparence politique, 
organisationnelle et idéologique que nous avons 
pu rallier des gens à nos initiatives dans les 
dernières années. Plus encore, la promesse de 
solidarité inconditionnelle et le coalitionnisme 
qu’elle apporte nous permet de nouer des 
alliances fructueuses bien au-delà des milieux 
2SLGBTQIA+.

Le refus de s’engager dans des discours 
philosophiques sur la performance du 
genre ou l’identité au profit des inégalités 
socioéconomiques facilite la collaboration et règle 
les querelles avant qu’elles ne surviennent. Les 
considérations symboliques sont évacuées pour 
faire place à d’autres, pratiques et stratégiques. 

Il n’en reste pas moins que la catégorie 
évoquée par Koyama (les femmes trans) est 
instable et mouvante. Et c’est une des raisons 
qui explique l’importance des notions beaucoup 
plus récentes de transféminisation et de 
transmisogynie, devenues centrales dans notre 
approche.

Transféminisation et transmisogynie
«  Le genre est un construit social  ». Cette 

phrase est devenue tellement courante qu’on 
en oublie le sens. Dépourvue de son cadre 
constructionniste, la notion de « construit social » 
ne veut en effet pas dire grand-chose et pointe 
malheureusement vers une forme de relativisme 
anhistorique. 

Pourtant, quand Christine Delphy écrivait que 
le genre social donne son sens au sexe biologique 
(Delphy 1981, p. 65) – une analyse reprise plus tard 
sous l’expression «  le genre précède le sexe  »  –, 
ce n’était pas pour prétendre que les normes de 
genre sont arbitraires et peuvent être facilement 
dépassées, mais au contraire pour faire voir un 
processus d’assignation sociale et économique 
violent.

L’organisation sociale, économique, 
politique et culturelle précèdent le corps. Et c’est 
paradoxalement cette maxime de Delphy qui 
fait la limite de la pensée féministe matérialiste 
en donnant une importance démesurée au 
sexe, devant la racisation, la classe sociale ou le 
handicap par exemple. Si le genre précède le sexe, 
le genre des femmes est blanc, petit-bourgeois et 
sans handicap visible. Le genre, compris de cette 
manière, produit aussi sa propre marge et c’est 
ce qui menait d’ailleurs Monique Wittig à déclarer 
que «  les lesbiennes ne sont pas des femmes  » 
(Wittig 1980).

Cette idée d’assignation doit à mon avis 
demeurer centrale dans la pensée féministe, mais 
à Wittig, j’oppose la solidarité inconditionnelle 
d’Audre Lorde, qui fait de sa position marginale 
dans le régime genré le centre de sa politique. 
Pour Lorde, les femmes sont des lesbiennes. 
Et Noires, et handicapées, et immigrantes, etc. 
(Lorde 2020 [1984]).

Le rabattement du genre sur le sexe apparaît 
donc comme une aporie. Il faut partir du corps 
et le corps des femmes s’accorde au pluriel et 
s’inscrit toujours à la convergence de plusieurs 
régimes normatifs. 

La transmisogynie est l’un de ces régimes 
et la transféminisation est son processus 
d’assignation.

Ainsi comprise, la transmisogynie n’est 
pas qu’une simple attitude individuelle, mais 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 45

un véritable régime de domination ancré 
historiquement dans le colonialisme et le 
développement des sociétés industrielles (Gill-
Peterson 2024). Et c’est dans ce contexte 
précisément que s’est développé le cadre médico-
légal de la transsexualité comme technique de 
gestion de la déviance.

Être transféminisée dans le régime 
transsexuel, c’est être appelée à choisir 
entre la violence de la marge ou celle de la 
cishétérosexualité normative. Or, ce choix n’est 
que rarement volontaire puisque justement les 
contours du genre sont loin de se limiter au seul 
sexe. Ainsi, historiquement les femmes racisées 
n’ont eu que rarement accès aux privilèges de la 
norme et quand bien même elles y parviennent, 
elles demeurent dans la marge du genre.

C’est certainement l’une des raisons de 
l’importance de la dépathologisation dans les 
revendications du mouvement transgenre à son 
émergence. Toutefois, son cadre théorique, par 
son ancrage identitaire, manque cruellement de 
féminisme. L’identité étant d’abord un rapport 
intime aux normes, aux institutions, à l’histoire, à 
sa communauté, à son corps, etc., elle constitue 
une base extrêmement précaire d’organisation 
collective.

Plus encore, la justification de la transitude 
comme phénomène social par la stabilité 
de l’identité individuelle –  même quand elle 
est qualifiée de fluide  – renvoie à un désir de 
légitimité qui ne questionne pas la transmisogynie 
elle-même. Ainsi, si le mouvement transgenre a 
bel et bien sapé les fondements médicaux de la 
transsexualité, il n’a pas réussi à ouvrir la voie vers 
la post-transsexualité. 

Au contraire, dans un contexte de montée 
des autoritarismes, l’État cherche à reprendre son 
emprise sur l’organisation sociale, ce qui implique 
forcément une répression accrue des déviances. 

L’alliance entre l’État et la médecine étant 
rompue, nous observons donc une intervention 
accrue de la classe politique dans la gestion des 
corps trans qui va dans certains cas jusqu’à la 
criminalisation des médecins eux-mêmes. La 
plupart des organisations transgenres en sont 
maintenant à rétropédaler, citant une abondance 
d’études, de psychologues et autres spécialistes 
pour tenter de maintenir une forme d’accès à la 
médecine transaffirmative.

Le mouvement transféministe refuse ce 
genre de stratégie et appelle à finir le travail 
au nom de l’autonomie corporelle et du droit à 
la dignité. Comme toutes les féministes, nous 
revendiquons le contrôle de nos vies et visons à 
mettre fin pour de bon au pouvoir des médecins 
et de l’État sur nos corps. Nous refusons de 
justifier nos existences à qui que ce soit et ne 
sommes pas des femmes parce que nous nous 
«  identifions  » comme tel, mais parce que nous 
sommes transféminisées 

Le transféminisme ne prétend donc pas offrir 
une théorie unifiée du féminisme ni même de la 
catégorie « femme », mais de centrer les femmes 
trans dans leur propre féminisme en prenant nos 
existences comme un fait acquis plutôt qu’une 
déviance à légitimer.

L’identité n’est pas plus importante pour 
nous que pour qui que ce soit. Elle explique 
certainement un ensemble de choix de vie et de 
préférences personnelles, mais c’est notre place 
particulière dans les structures du genre qui définit 
nos intérêts, comme toutes les femmes d’ailleurs.



46	 SECTION I  Féminisme en tous genres

(auteur inconnu)

Notice biographique

Judith Lefebvre est une militante transféministe 
basée à Tiohtià: ke. Elle est cofondatrice de 
plusieurs initiatives menées par des femmes trans, 

dont le Mouvement transféministe (MtF) et la 
brève existence de la librairie coop Agenda. Elle 
tient une chronique bihebdomadaire à Pivot.



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 47

Références

Alexandre, L., (2025). Trans Day of Vanishing. 
YouTube [en ligne]. 30 avril 2025. [Consulté le 18 
août 2025]. Disponible sur  : https://www.youtube.
com/watch?v=cqhiup5qSY8

Assemblée nationale du Québec, (1976). Journal des 
débats de la commission permanente de la justice. 
Québec : Gouvernement du Québec.

Delphy, C., (1981). Le patriarcat, le féminisme et leurs 
intellectuelles. Nouvelles Questions Féministes. (2), 
p.  58-74. [Consulté le 18  octobre 2025]. Disponible 
sur : https://www.jstor.org/stable/40619325 

Desjardins, C. et Roupnel, S., (2022). Revue de 
littérature sur les conditions de détention des 
personnes de diversité sexuelle et de genre. 
Québec  : Gouvernement du Québec. [Consulté le 
18  octobre 2025]. Disponible sur  : https://cdn-
contenu.quebec.ca/cdn-contenu/adm/min/securite-
publique/publications-adm/publications-secteurs/
services-correctionnels/etudes-rapports-recherche/
revue_litterature_lgbtq.pdf 

Enke, F., (2018). Collective Memory and the 
Transfeminist 1970s: Toward a Less Plausible History. 
Transgender Studies Quarterly. 5(1), p. 9–29. 
[Consulté le 18 octobre 2025]. Disponible sur  : 
https://doi.org/10.1215/23289252-4291502.

Gill-Peterson, J., (2024.). A Short History of Trans 
Misogyny. New York: Verso.

Harper, S., (2024). Le convoi de la liberté en guerre 
contre les drapeaux arc-en-ciel. Pivot [en ligne]. 
17  Octobre 2024. [Consulté le 18  août 2025]. 
Disponible sur  : https://pivot.quebec/2024/10/17/le-
convoi-de-la-liberte-en-guerre-contre-les-drapeaux-
arc-en-ciel/

Hébert-Bernier, F., (2024). Le SPVM use de la force 
pour ouvrir la voie aux manifestants anti-trans. 
Pivot [en ligne]. 23 septembre 2024. [Consulté le 
18  août 2025]. Disponible sur  : https://pivot.
quebec/2024/09/23/le-spvm-use-de-la-force-pour-
ouvrir-la-voie-aux-manifestants-anti-trans/ 

Koyama, E., (2020a). Whose feminism is it anyway? 
The unspoken racism of the trans inclusion debate. 
The Sociological Review. 68(4), p. 735–744. 
[Consulté le 18  octobre 2025]. Disponible sur  : 
https://doi.org/10.1177/0038026120934685.

Koyama, E., (2020b). The Transfeminist Manifesto. 
Dans : R. McCann, C., Kim, S., et E. Ergun, dir. Feminist 
Theory Reader. 5e édition. New York: Routledge. p. 
83-90. [Consulté le 18 octobre 2025]. Disponible sur : 
https://doi.org/10.4324/9781003001201-12.

Lefebvre, J., (2022). Les corps trans contre l’État. À 
Babord, (92), p. 11-13.

Lefebvre J., (2023). On ne peut pas écrire 
transféminisme sans transfem. Revue de littérature. 
Montréal : autoédité.

Lorde, A., (2020 [1984]). The Master’s Tools Will 
Never Dismantle the Master’s House. Dans  : A. 
Lorde. Sister Outsider. New York: Penguin Random 
House. p. 100-103.

MacKay, X. et  Ross M., (1995). Gendertrash from 
Hell  Issue 4 (Spring, 1995). [Consulté le 18  octobre 
2025]. Disponible sur  : https://www.
digitaltransgenderarchive.net/files/02870w08h 

Matte, N., (2014). Rupert Raj and the Rise of 
Transsexual Consumer Activism in the 1980s. Dans : 
D. Irving et R. Raj, dir. Trans Activism in Canada. 
Toronto: Canadian Scholar’s Press. p.33-43.

Namaste, V., (2005). C’était du spectacle ! Montréal : 
McGill-Queen’s University Press.



48	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Peeples, A., (2023). Materialist Girl: Toward an 
Anticolonial Account of Historical Trans Political 
Economy. Transgender Studies Quarterly. 10(1), p. 
42–47. [Consulté le 18 octobre 2025]. Disponible sur : 
https://doi.org/10.1215/23289252-10273196.

Raymond J., (1979). The transsexual empire: The 
making of the she-male. Boston: Beacon Press.

Stryker, S., (2017). Trans Liberation. Dans : S. Stryker. 
Transgender History: The Roots of Today’s 
Revolution. New York: Seal Press. p.75-102.

Wittig, M., (1980).  La Pensée Straight. Questions 
Féministes. (7), p. 45–53.


