
POSSIBLES AUTOMNE 2025	 31POSSIBLES AUTOMNE 2025	 31

La Parole aux négresses : retours sur une lecture silenciée
Par Annabelle Berthiaume et Ousmane Thiam

Prise, réappropriation ou restitution de la parole ? 
Longtemps les Négresses se sont tues. N’est-il pas 
temps qu’elles (re)découvrent leur voix, qu’elles 
prennent ou reprennent la parole, ne serait-ce que 
pour dire qu’elles existent, qu’elles sont des êtres 
humains  –   ce qui n’est pas toujours évident – et, 
qu’en tant que tels, elles ont droit à la liberté́, au 
respect, à la dignité́ ?

Les Négresses ont-elles déjà pris la parole ? Se sont-
elles déjà fait entendre ? Oui, quelquefois, mais 
toujours avec la bénédiction des mâles. Leur parole 
n’avait rien alors d’une parole de femme. Elle ne 
DISAIT pas la femme. Elle ne disait ni ses luttes ni 
ses problèmes fondamentaux.

Les femmes ont à se réapproprier la parole, la vraie.

Thiam 2024a: 29

Dans le cadre du mois de l’histoire des 
NoirEs, nous avons organisé un humble hommage 
à Awa Thiam, une intellectuelle, anthropologue 
et féministe sénégalaise qui a été à l’avant-garde 
de son époque. Originalement publié en 1978, 
son livre La Parole aux négresses donne une voix 
aux femmes de Côte d’Ivoire, de Guinée, du Mali, 
du Ghana et du Nigeria qui témoignent, entres 
autres, librement de polygamie, d’excision et 
de blanchiment de la peau. Ces témoignages, 
soutenus par l’analyse de Thiam, forment ce qui 
est considéré par certaines personnes comme un 
des ouvrages fondateurs du féminisme africain 
(Kane 2020), pourtant peu discuté aujourd’hui.

La réédition du livre l’an dernier, aux Éditions 
Divergences en France (2024a) et aux Éditions 
Saaraba au Sénégal (2024b), est sortie sans bruit 
dans les librairies québécoises, alors qu’il nous 
semble que cette prise de parole ne peut plus 

être écartée des débats politiques actuels. C’est 
dans ce contexte que le 20  février dernier, dans 
une librairie de quartier à Sherbrooke, environ 
soixante-dix personnes issues de milieux différents 
se sont réunies pour discuter de la pensée d’Awa 
Thiam, et de sa pertinence dans le contexte 
actuel. C’est, à notre connaissance, le seul 
événement public autour du livre qui s’est tenu 
au Québec. Celui-ci s’est déroulé deux jours après 
une rencontre non-mixte rassemblant quelques 
femmes noires de Sherbrooke pour discuter de 
leurs conditions de vie.

Notre texte reprend donc les éléments 
principaux de cet hommage-lancement 
sherbrookois afin de rendre audible ces prises de 
parole de femmes noires qui permettent à Awa 
Thiam de développer sa pensée dans un espace 
littéraire qui n’est pas le sien. Après une courte 
présentation de l’ouvrage La Parole aux négresses, 
nous mettrons en dialogue ce travail avec les 
présentations de Benoîte Groult dans l’édition 
originale, celle de Mame-Fatou Niang dans la 
réédition française, puis de Ndeye Fatou Kane et 
Kani Diop dans la réédition sénégalaise, toutes 
deux de 2024. Ce retour permet de constater qu’il 
reste encore beaucoup à dire, à entendre et à faire 
autour de La Parole aux négresses.

Prendre parole : une pensée féministe africaine
Awa Thiam est une intellectuelle, 

anthropologue, féministe et militante sénégalaise, 
particulièrement connue pour son combat contre 
les violences basées sur le genre, l’excision et 
les mariages forcés. Son engagement au sein 



32	 SECTION I  Féminisme en tous genres

d’organisations de défense des droits des femmes 
et son activisme en faveur de l’éducation des 
filles ont fait d’elle l’une des figures féministes 
africaines les plus influentes du 20e  siècle. Alors 
qu’elle est étudiante à Paris, elle participe à la 
fondation de la Coordination des Femmes noires 
(1976), puis de la Commission pour l’abolition des 
mutilations sexuelles (1979). Elle poursuit son 
engagement pour la santé des femmes lors de son 
retour au Sénégal. Pourtant, malgré l’importance 
de son travail, Awa Thiam vit aujourd’hui dans 
un silence absolu. Depuis la réédition en 2024 
de son ouvrage majeur, La Parole aux négresses, 
elle ne s’est pas exprimée publiquement sur sa 
réception passée ni sur le silence qui a entouré 
son œuvre pendant près de quarante-six ans. 
Ce silence interroge. Il nous invite à réfléchir à la 
manière dont les voix des intellectuel·les noir·es 
et des minorités sont souvent marginalisées dans 
l’espace académique, professionnel et public. Trop 
souvent, leurs œuvres sont dépolitisées, diluées 
ou ignorées au profit d’un discours dominant qui 
préfère le spectacle à la critique. Awa Thiam en est 
un exemple frappant.

Inspirée par Karl Marx, Angela Davis, Frantz 
Fanon et le féminisme français du 20e siècle, Awa 
Thiam développe dans La Parole aux négresses 
une réflexion sur la condition des femmes 
subsahariennes par et pour elles-mêmes  : 
«  alors que les femmes des pays industrialisés 
concentrent leurs efforts entre autres sur la 
recherche et la création d’un discours typiquement 
féminin, l’Afrique noire et ses filles en sont, 
elles, au stade de la recherche de leur dignité, 
de la reconnaissance de leur spécificité d’êtres 
humains » (Thiam 2024a: 161). L’esclavagisme et le 
colonialisme ont laissé des traces indélébiles sur la 
condition des femmes noires africaines pour que 
leurs revendications soient uniquement calquées 
à celle d’un Occident méprisant à leur égard. La 

souffrance de la colonisée dont la spécificité « leur 
a toujours été refusée par les blancs colonialistes 
ou néocolonialistes et leurs mâles nègres » mérite 
une attention singulière (Thiam 2024a: 161). La 
place de la femme noire et africaine doit en ce 
sens être considérée dans un processus historique 
distinct.

Thiam présente un état des lieux sans 
complaisance de leur situation après une dizaine 
d’années d’indépendance nationale, interrogeant 
la persistance de l’oppression des femmes et des 
violences de genre par la tradition ou les pratiques 
(néo)coloniales. Le titre même de son ouvrage est 
un acte de revendication. En choisissant d’utiliser 
le terme « Négresses », Awa Thiam met en avant 
la volonté de redonner la parole à ces femmes 
longtemps réduites au silence, mais renverse aussi 
le stigma associé à ce terme en humanisant celles 
qu’on traite de «  négresses  », pour leur donner 
enfin la parole. Elle aborde des thèmes tabous 
tels que le mariage forcé, l’excision, l’infibulation, 
la polygamie, l’assignation des femmes à l’espace 
domestique, ou encore le blanchiment de la 
peau, autant de violences qui entravent leur 
émancipation. Sa pensée féministe ne se veut ni 
une simple adaptation des théories occidentales ni 
une rupture avec celles-ci, mais bien une réflexion 
ancrée dans le vécu des femmes africaines. Elle 
s’oppose aux lectures qui hiérarchisent les luttes 
et affirme que la liberté des femmes africaines doit 
être une priorité absolue, sans compromission 
avec les féministes blanches ni avec les défenseurs 
d’un patriarcat conservateur.

Awa Thiam et l’intersectionnalité
Sans le formuler explicitement, La Parole aux 

négresses ouvre la voie à une politisation à ce qui 
est désigné ailleurs comme « l’intersectionnalité ». 
Popularisée par les travaux de féministes noires 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 33

aux États-Unis et en Grande-Bretagne (Kimberley 
Crenshaw, Patricia Hill Collins, etc.), la notion 
d’intersectionnalité se situe au croisement de 
différentes disciplines académiques afin de rendre 
compte de la complexité des identités sociales et 
leur interaction dans la reproduction des inégalités. 
Refusant la hiérarchisation des identités (sexe, 
genre, âge, race, ethnicité, handicap, orientation 
sexuelle), l’intersectionnalité permet de rendre 
compte de leur intégration dans la production et 
la reproduction des inégalités (Crenshaw 1991). 
Dès 2005, l’intersectionnalité est reconnue dans le 
monde académique comme une des «  meilleures 
pratiques féministes », permettant de renouveler 
les contributions théoriques des études féministes 
(Weber et Parra Medina 2003: 223). Or cette vaste 
reprise du concept de l’intersectionnalité au cours 
des vingt dernières années, a nourri, en quelque 
sorte, une forme de dilution de sa portée, ou, à 
tout le moins, de négociation sur l’importance du 
rôle des structures dans la formation des divisions 
sociales (Bilge 2009).

La Parole aux négresses s’écrit et se lit dans 
un espace autre. Malgré la prise en compte du 
croisement du genre, de la race et de la condition 
socio-économique des femmes africaines, le 
travail de Thiam reste très peu repris – pour ne pas 
dire méconnu  –  des écrits sur l’intersectionnalité 
et le féminisme africain. En parlant de «  triple 
oppression » – « de par son sexe, de par sa classe, 
et de par sa race » (Niang 2024) –, cette voix ouvre 
cependant un cadre d’analyse politique pour 
analyser la condition des femmes noires africaines, 
dans un contexte qui est fort différent de celui des 
femmes noires afro-américaines ou britanniques. 
Son engagement dans la lutte contre l’excision, 
dans les années qui suivent la parution de son 
texte, témoigne également de la singularité des 
conditions de vie des femmes en Afrique. Pour 
toutes ces raisons, malgré la puissance de son 

propos, il semble que La Parole aux négresses 
n’a pas eu la reconnaissance qu’elle méritait. En 
entrevue pour discuter la réédition du livre, Mame 
Fatou-Niang (2024) évoque la circulation des idées 
de Thiam à travers le partage d’un document PDF 
diffusé parmi les intellectuel·les noir·es en quête 
de lectures sur leur propre histoire, en marge des 
cercles académiques. Pourtant, le travail de Thiam 
a ouvert la voie à une littérature scientifique et 
politique sur la condition des femmes au Sénégal 
et, plus largement en Afrique francophone, dès sa 
première édition (Kane 2020). Ce maintien à l’écart 
révèle une réalité plus large  : la difficulté pour 
les voix noires, en particulier celles des femmes, 
d’obtenir la reconnaissance institutionnelle et 
médiatique qu’elles méritent en Occident.

Les préfaces de La Parole aux négresses
Trois préfaces fort différentes présentent La 

Parole aux négresses. Ces préfaces témoignent à 
leur manière des divergences dans l’interprétation 
de la contribution de Thiam dans l’espace et la 
critique féministe.

La première préface, en 1978, signée par 
Benoîte Groult, militante féministe française 
également engagée contre les mutilations 
génitales des femmes, notamment dans son livre 
Ainsi soit-elle paru durant la même période (1975). 
Dans sa préface du livre, Groult se situe : elle écrit, 
non pas en tant que militante féministe, mais en 
tant que femme. Elle débute en précisant que 
«  dans de nombreux pays, les femmes n’ont pas 
encore entamé cette lutte », celle de la libération 
des femmes (citée dans Thiam 2024a: 196). Elle 
présente l’ouvrage ainsi  : «  les témoignages que 
vous allez lire ne constituent pas un manifeste, 
n’expriment pas une révolte, ni même une 
revendication. Ce sont des confidences toutes 
simples qu’Awa Thiam a su recueillir dans leur 



34	 SECTION I  Féminisme en tous genres

naïveté, leur maladresse parfois, et dont tout le 
pathétique vient justement de cette résignation 
à un sort qui est considéré comme une fatalité de 
la condition féminine  » (Groult citée dans Thiam 
2024a: 196). Quelques phrases plus loin, Groult 
ajoute que les femmes qui s’expriment dans ce 
bouquin «  n’ont pas conscience de l’injustice et 
n’ont pas encore découvert la solidarité et l’espoir. 
Chacune parle pour elle-même, isolée dans sa 
cellule familiale, sans information sur le reste du 
monde » (citée dans Thiam 2024a: 196).

En quelques paragraphes, Benoîte Groult 
dépeint ainsi le portrait de femmes isolées, qu’on 
pourrait presque qualifier des filles-enfants, 
incapables de critique et même de tracer des 
ponts entre elles. Sa présentation marque aussi 
la distance et la trace coloniale de sa lecture de 
la condition des femmes africaines, comme si 
la solidarité et l’espoir arrivait avec l’Occident. 
Pour Groult, le contexte des femmes africaines 
est celui où «  la tradition religieuse et familiale 
est implacable, se révolter équivaudrait à un 
suicide social. Refuser l’excision ou l’infibulation, 
en admettant que ce soit possible à l’âge où ces 
opérations sont pratiquées, ce serait accepter 
d’être mise au ban de la société, ce serait renoncer 
au mariage et à la considération de ses proches » 
(citée dans Thiam 2024a: 197). Elle reprend 
également les propos d’un Soudanais, qu’elle 
ne cite pas d’ailleurs, qui dirait que «  les femmes 
entières et béantes ne trouvent pas preneur 
chez nous [en Afrique] » (Groult citée dans Thiam 
2024a: 197). Benoîte Groult se prend ainsi elle-
même au piège dénoncé par Awa Thiam ; elle 
donne la parole à un homme pour définir ce qui est 
socialement permis ou non dans l’indignation chez 
les femmes noires africaines. Il y a là en soit tout 
une contradiction pour une femme qui annonce 
connaître la solidarité.

Ce sont des points de tensions qui vont être 
relevés partiellement par Mame Fatou Niang, 
professeure agrégée en études françaises et 
francophones et directrice du Centre des études 
noires de l’Europe et de l’Atlantique à l’Université 
Carnegie Mellon à Pittsburg qui signe la préface de 
la nouvelle édition parue aux Éditions Divergences 
(Thiam 2024a). Mame Fatou Niang s’adresse 
à «  tata Awa  », une tante, qui représente en 
quelque sorte une figure d’autorité morale ou 
de sagesse. Dans sa préface, Niang rejette le 
caractère naïf de la démarche d’Awa Thiam et 
relève au contraire son originalité, en mettant de 
l’avant des matériaux bruts de sa recherche, c’est-
à-dire en incluant dans son livre les entretiens 
avec les femmes noires qui prennent la parole. 
Sa critique de la première préface du livre insiste 
sur le regard paternaliste et universaliste qui 
occulte les spécificités des luttes féministes 
africaines de Groult. Selon Niang, Groult impose 
une lecture occidentale du féminisme en réduisant 
les violences faites aux femmes africaines à une 
question de «  retard  » culturel, au lieu de les 
analyser dans leurs contextes socio-historiques 
distincts. Cette approche reflète un féminisme 
hégémonique ou colonial de l’époque –  et 
toujours actuel – qui ne reconnaît pas pleinement 
l’autonomie des féministes africaines et tend à 
exotiser leurs combats. Dans les comptes-rendus 
et plateaux d’échanges où Mame Fatou Niang 
est invitée pour parler du livre (voir, par exemple, 
Bebey 2024, Niang 2024, RFI Monde 2024), cette 
dernière s’attaque ainsi à redonner de la rigueur 
scientifique de la démarche d’Awa Thiam et la 
situe dans une lignée de féministes noires après 
elle qui se réclameront de l’intersectionalité 
quelques années plus tard.

Également paru l’an dernier, la réédition 
sénégalaise propose une version préfacée par 
l’autrice et doctorante en sociologie du genre 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 35

Ndeye Fatou Kane et commentée dans une 
postface par la sociologue et chercheuse en 
sciences de la famille Kani Diop (Thiam 2024b). 
Dans cette version, Ndeye Fatou Kane reconnaît 
l’apport de La Parole aux négresses, mais aussi le 
maintien de son actualité  : «  Nous continuons à 
parler de la dépigmentation, la polygamie, les 
mutilations génitales  » (citée dans Bebey 2024). 
Elle évoque la loi de 2015 en Gambie, qui rend 
l’excision illégale, en voie d’être abrogée (Bebey 
2024). Dans la postface, Kani Diop analyse aussi 
plusieurs avancées sur les plans juridique et 
social au niveau des pratiques de mutilations 
génitales en Afrique. Malgré ces avancées, Diop 
considère que les mots et les maux des femmes 
répertoriées dans le livre demeurent d’actualité. 
En insistant sur la pertinence du travail de Thiam 
pour les femmes africaines et sur l’actualité de ses 
analyses, ces intellectuelles féministes réitèrent 
ainsi la singularité des conditions de vie des 
femmes noires africaines.

Rendre justice à l’héritage d’Awa Thiam
Alors que les débats autour du féminisme noir 

et de l’intersectionnalité continuent d’alimenter 
les cercles militants, académiques et politiques, 
il nous semble essentiel de redonner à La Parole 
aux négresses la place qui lui revient. Cet ouvrage, 
bien que publié il y a plusieurs décennies, reste 
d’une pertinence étonnante face aux dynamiques 
actuelles de domination et d’émancipation. Ce 
serait difficile de savoir aujourd’hui ce qu’Awa 
Thiam penserait de ces débats : depuis la parution 
de son livre, cette dernière a préféré rester plutôt 
à distance des projecteurs médiatiques. Quelques 
traces permettent néanmoins de constater qu’elle 
a maintenu des engagements politiques durant les 
années qui ont suivi. Elle publie d’ailleurs d’autres 
livres, dont le plus récent, Récit d’une migration 

(2016, Dakar, Panafrika), relate la vie d’une femme 
qui tient la famille pendant que son mari est parti 
vendre sa force de travail au Gabon (Thiam 2017).

Pour se lancer dans une entreprise de 
compréhension de la condition des femmes 
africaines après seulement une dizaine d’années 
de soi-disant indépendance des pays d’Afrique 
de l’Ouest, la prise de parole d’Awa Thiam nous 
apparaît audacieuse. Awa Thiam tente à travers La 
Parole aux négresses de mettre à nu les souffrances 
des femmes africaines tout en pointant du doigt 
les sources profondes de ces maux. Pour elle, pas 
question de s’allier pour bien paraître, ni avec les 
hommes, ni avec les colons, ni avec les femmes qui 
sont contre cette libération, ni avec les féministes 
blanches qui n’ont jamais eu de considérations 
profondes sur les conditions de ces femmes qui 
sont restées subalternes. L’important pour elle est 
la liberté totale et radicale des femmes africaines. 
En elle-même, l’écriture d’Awa Thiam semble 
contenir les questionnements entourant les limites 
de son travail. À travers les pages de La Parole aux 
négresses, on ressent des hésitations, mais aussi 
beaucoup de nuances qui sont rapportées par 
les paroles des femmes et des quelques hommes 
qui sont consignées dans le livre. Son rapport au 
féminisme blanc, aux luttes anticoloniales et aux 
mouvements noirs demeure en partie inexploré, 
mais ces lacunes n’enlèvent rien à la valeur de son 
apport.

Comme Kane (2020) l’a souligné avant nous, 
le livre d’Awa Thiam permet de situer l’état du 
féministe africain, et de rendre compte de la 
polyphonie des voix des femmes noires. En effet, 
il se différencie de ce qu’on a appelé le féminisme 
Noir ou Afro, et il rend compte des faiblesses 
de l’intersectionnalité pour comprendre notre 
monde. Au sein même de l’Afrique, il existe des 
revendications féministes toutes aussi différentes 
les unes par rapport aux autres et tout comme 



36	 SECTION I  Féminisme en tous genres

en Occident lorsqu’on parle du féminisme Noir. 
Toutefois, s’il y a bien une chose qui peut unir ces 
luttes, ou plutôt les rassembler, c’est l’expérience 
de la négrophobie. Une négrophobie ambiante 
qui tente par tous les moyens d’étouffer les 
productions intellectuelles noires mais aussi 
de les rendre inaccessibles. C’est à partir de 
la reconnaissance de cette négrophobie que 
des œuvres, comme celle d’Awa Thiam et tant 
d’autres, peuvent se réunir et permettre une 
pensée hétérogène Noire qui saurait remettre en 
perspective des voix que l’on a souvent tendance 
à penser silencieuses.

Des trois éditions et des lectures proposées 
par Groult, Niang, Kane et Diop, il demeure une 
perspective évacuée, celle de la mise en pratique 
de son travail, la perspective de la théorie pour 
l’action, le passage du «  je au nous  », qui peut 
encore servir aujourd’hui. Dans une archive 
retrouvée, Awa Thiam introduit son livre dans une 
émission animé par Maryse Condé en 1978 comme 
suit :

L’essentiel est que mes sœurs noires arrivent à 
comprendre mon message, et à partir de là, en 
arrivent à se poser des questions et, peut-être, à 
remettre en question le rôle oppressif des hommes. 
On voit très bien que les femmes sont dominées à 
tous les niveaux. Au niveau du couple, elle est aussi 
dominée, je dois dire que les femmes n’existent 
pas. En tant qu’êtres humains, elles sont niées dans 
leurs corps tout comme dans leur psychisme (sic).

(Thiam citée dans RFI Monde 2024).

C’est donc à partir d’une véritable enquête 
auprès de celles qui s’appellent Yacine, Médina, 
Tabara, Mouna, Ekanem, qu’Awa Thiam fait des 
propositions politiques, et qu’elle appelle à la 
révolution. La traduction en anglais de son titre 
attire l’attention sur le caractère performatif de 
la parole  : Speak out, Black sisters ! Awa Thiam 

encourage à la prise de parole pour celles qui 
«  sont décrites par d’autres  », et rejette au 
passage de tenir pour acquis la parole prise 
par ces «  tenants du gouvernement, soit par 
les intellectuels réactionnaires ou pseudo-
révolutionnaires » pour reprendre ses mots (Thiam 
2024a: 33). En cela, on peut encore aujourd’hui, 
apprécier la portée de cette proposition qui 
appelle aux premières personnes concernées de 
prendre la parole, de théoriser leur monde et de 
proposer des modes d’action. Son apport réside 
dans son courage à prendre la parole dans un 
contexte où les structures coloniales venaient à 
peine de se retirer officiellement et où le pouvoir 
politique et culturel demeurait massivement entre 
les mains des hommes. Elle pose son refus de 
séparer celleux qui vivent de celleux qui savent, ou 
d’intégrer certaines paroles sans poigne au sein de 
l’institution :

Prendre la parole pour faire face.
Prendre la parole pour dire son refus, sa révolte.
Rendre la parole agissante.
Parole-action.
Parole subversive.
AGIR-AGIR-AGIR, en liant la pratique théorique à la 
pratique-pratique. (Thiam 2024a: 31).

En ce sens, l’œuvre d’Awa Thiam s’inscrit 
dans un féminisme africain qui ne commence ni 
ne s’arrête avec elle. Elle s’inspire du quotidien 
des femmes pour théoriser un monde qui étouffe 
les voix des femmes. Cette prise de parole et son 
actualité dans le contexte de sa réédition interroge 
aussi sur le silence qui entoure son œuvre et, plus 
largement, sur les mécanismes qui marginalisent 
encore aujourd’hui les penseuses et militantes 
africaines dans les sphères intellectuelles et 
politiques.



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 37

Notice biographique

Annabelle Berthiaume est professeure adjointe 
à l’École de travail social de l’Université de 
Sherbrooke. Dans ses temps libres, elle s’implique 
dans le comité de rédaction de la revue Ouvrage, 
une revue qui s’intéresse aux questions de 
reproduction sociale et de frontières, en soutien 
aux initiatives autonomes.

Ousmane Thiam est infirmier en région éloignée. 
Résident à Sherbrooke depuis six ans, il cherche 
à travers l’organisation d’événements politiques 
et littéraires à rencontrer des personnes avec qui 
réfléchir le monde. Le but est d’investir la place 
publique sherbrookoise pour tenter de créer une 
autre forme de vie via la réflexion critique.

Références

Bebey, K. (2024).  «  La Parole aux Négresses  », 
réédition d’un manifeste féministe qui a fait date. Le 
Monde.fr, 24 mai 2024. Disponible sur : https://www.
lemonde.fr/afrique/article/2024/05/24/la-parole-aux-
negresses-reedition-d-un-manifeste-feministe-qui-a-
fait-date_6235209_3212.html [Consulté le 31 juillet 
2025].

Bilge, S. (2009). Théorisations féministes de 
l’intersectionnalité. Diogène, 225(1), 70–88. 
Disponible sur : https://doi.org/10.3917/dio.225.0070. 
[Consulté le 30 juillet 2025].

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: 
Intersectionality, Identity Politics, and Violence 
against Women of Color. Stanford Law Review, 
43(6), 1241–1299. Disponible sur https://doi.
org/10.2307/1229039. [Consulté le 30 juillet 2025].



38	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Groult, B. (1977).  Ainsi soit-elle, Le Livre de poche, 
Paris.

Kane, N. F. (2020). La Parole aux négresses de Awa 
Thiam. Chère Simone de Beauvoir. Disponible sur  : 
https://doi.org/10.58079/qwro [Consulté le 31 juillet 
2025].

Niang, M.-F. (2024). La parole aux négresses 
[Entretien]. 6 septembre 2024. Disponible 
sur  :  https://www.hors-serie.net/emissions/la-
parole-aux-negresses [Consulté le 31 juillet 2025].

RFI Monde, (2024). Réédition du texte majeur «  La 
Parole aux négresses  » d’Awa Thiam—Littérature 
sans frontières [émission radiophonique]. 
Disponible sur  :  https://www.rfi.fr/fr/podcasts/
litt%C3%A9rature-sans-fronti%C3%A8res/20240621-
r%C3%A9%C3%A9dition-du-texte-majeur-la-parole-
aux-n%C3%A9gresses-d-awa-thiam [Consulté le 
31 juillet 2025].

Thiam, A. (2017).  Awa Thiam, auteure de «  Récit 
d’une migration » sur les épouses des migrants—Le 
grand invité Afrique  [émission radiophonique]. 
Interviewé par C. Boisbouvier. RFI. Disponible à 
https://www.rfi.fr/fr/emission/20170308-awa-thiam-
auteure-recit-une-migration-epouses-migrants-
restent-village [Consulté le 31 juillet 2025].

Thiam, A. (2024a). La Parole aux négresses, Éditions 
Divergences, Paris.

Thiam, A. (2024b). La Parole aux négresses, Éditions 
Saaraba, Dakar.

Thiam, A. (1986). Speak out, Black sisters, Feminism 
and oppression in Black Africa (traduit par Dorothy 
S. Blair), Pluto Press, Londres.

Weber, L. et Parra-Medina, D. (2003). 
Intersectionality and Women’s Health: Charting a 
Path to Eliminating Health Disparities, dans M. 
Texler Segal, V. Demos et J. Jacobs Kronenfeld 
(eds.). Gender Perspectives on Health and Medicine: 
Key Themes, Elsevier, Oxford, pp. 181–229.


