SECTION I Féminisme en (ous genres

Politiser I'inconfort : la norme, le « nous » et le confort dans
les milieux féministes institutionnalisés

Par Mélanie Ederer

Le féminisme est intrinsequement lié a
inconfort — que jutilise ici comme synonyme
de malaise - : malaise comme femme dans une
société patriarcale, coloniale, capitaliste, raciste,
transphobe et capacitiste; malaise a exister
a lintérieur et a lutter contre des systémes
politiques, juridiques, carcéraux, médicaux et
scolaires quiy participent ; malaise a naviguer dans
des espaces publics, professionnels, familiaux ou
numeériques qui en sont traversés; malaise qu’on
déclenche quand on dérange un espace ou une
joie qui se faisait sans nous; malaise qu’on ressent
et qu’on crée quand on dénonce les violences
gu’on vit ou malaise quand on rencontre des
obstacles a dénoncer; malaise quand on apprend
a collaborer avec des personnes qui n’ont pas les
mémes expériences que nous et malaise quand
certaines nous disent qu’on participe a leur propre
oppression. Le malaise est central dans le vécu
des féministes, porté par et dans les corps, dans
les combats féministes, dans ce que les féministes
font, ressentent, diffusent et vivent.

Pourtant, comme le malaise est inconfortable,
on en parle peu - voire pas — dans plusieurs milieux
féministes. Pas parce qu’ils en sont exempts, mais
parce que la volonté de créer un espace de solidarité
— hors des malaises vécus dans la société et pour les
combattre — glisse souvent dangereusement vers
I'idée qu’il doit étre un espace de sécurité, libre
d’inconforts; parce que ressentir un malaise est
vu comme un danger, une violence a combattre;
parce que les féministes peuvent étre tellement
habituées a vivre, créer et craindre les malaises
gu’elles veulent se construire des lieux ou il n’y en

a pas. L’espace de solidarité, souhaitée comme
confortable, devient alors un espace de confort,
ou tout ce qui trouble, dérange ou menace « le
confort » est percu comme contraire a la solidarité,
contraire au féminisme.

Dans cette contribution, je cherche a porter
une réflexion sur les malaises dans les milieux
féministes institutionnalisés au Québec, sur ce
que les malaises — nos malaises comme personne
qui y ceuvrent - sont et font, sur ce qu’ils disent
de « nous » comme personne qui s’y sentons
confortable, de nos espaces et de nos perspectives
de solidarité. Pour cela, j’explore d’abord la notion
de « malaise » a partir de "approche de Sara Ahmed
(2015, 2017). Je propose d’approcher les malaises
en tant que mécanismes, conscients ou non,
servant a maintenir le statu quo dans les milieux
féministes, c’est-a-dire un entre-soi hiérarchisé,
confortable uniquement pour certaines femmes
en fonction des normes historiques et des
systemes d’oppression au Québec. Apres avoir
défini
institutionnalisés », je présente quelques exemples

le contexte des « milieux féministes
d’inconforts qui y circulent afin de réfléchir a leurs
impacts sur le « nous » dans ces espaces, sur les
dynamiques qui le (dé)limitent et qui restreignent
les possibilités de solidarité par et dans les milieux.

Quelques précisions sur cette démarche
et la posture a partir duquel je I’envisage : cette
réflexion n’est ni aboutie - elle sera certainement
incompléte —, ni n’est une preuve que j’ai atteint
un stade ou un état différent des personnes
auxquelles je référe dans cet article. Si je
m’intéresse au malaise, a la fois comme militante



POSSIBLES AUTOMNE 2025

féministe et comme chercheuse, cela ne signifie
pas que j’ai dépassé ceux que je vis — ou que
i’y réponds mieux — ou que je ne contribue pas
aux malaises vécus par d’autres personnes qui
naviguent dans les milieux féministes. Réfléchir
au malaise, chercher a le voir en face, le situer
dans nos espaces, le nommer me semble non
seulement un devoir féministe (Ahmed 2017), mais
une voie essentielle pour tenter de se solidariser
entre personnes qui vivent des oppressions.

Redéfinir 'inconfort : le confort comme privilege
a protéger

Les inconforts sont souvent considérés

comme individuels, propres a chaque personne,
et percus comme une réaction : quelque chose
provenant de [I'extérieur déclenche I’émotion
gu’on qualifie d’inconfort; la chose est donc
source d’inconfort.

Pourtant, de nombreux-ses chercheur-euses,
notamment féministes, ont démontré que
les émotions sont construites, apprises par la
socialisation, transmises par et intégrées dans les
structures sociales et contribuant aux dynamiques
de pouvoir entre groupes sociaux (Hochschild
1979; Ahmed 2015). On apprend ainsi ce que
sont les émotions, ce qui doit déclencher quelles
sensations qu’on qualifie ensuite d’émotion,
comment manifester I’émotion, comment
percevoir et réagir aux émotions des autres,
et ainsi de suite. Les émotions ne sont donc ni
individuelles ni objectives : elles sont collectives,
apprises, liées a nos appartenances de groupe
(ex. classe sociale, genre, etc.) et servant a (les)

communiquer.

13

Selon nos appartenances de groupe, on
apprend ce qui doit (nous) rendre inconfortable,
on manifeste notre inconfort et, donc, notre
appartenance au groupe, contribuant a construire
« comme inconfortable » ce qui est vu comme la
source de notre inconfort; les autres peuvent
alors a la fois apprendre ce qui rend inconfortable,
confirmer "appartenance de groupe et réagir en
fonction de ce qu’iels ont appris comme réaction
a l'inconfort d’un membre de leur groupe. Par
nos inconforts, on construit a la fois « je » comme
individu, notre groupe - sa norme et ses limites —
et ce qu’on considere/diffuse comme étant
I’origine de nos inconforts. En effet, les inconforts
collent aux corps des individus perqus comme
étant leur source (Ahmed 2015) : si une personne
me rend inconfortable, elle est responsable de
mon inconfort = elle est inconfortable. Comme le
processus de construction/association des corps
aux émotions est oublié/effacé, les inconforts sont
percus comme émergeant de ces corps (Ahmed
2015) et comme individuels, propres a chaque
personne.

Bien que tout le monde puisse en vivre,
les inconforts, comme les individus, ne sont
pas égaux. Les personnes qui correspondent
a la norme - batie par et pour elles - y sont
confortables; elles ne la voient pas. Elles peuvent
alors se percevoir comme « neutres », uniquement
affectées par les inconforts (percus comme venant
de P’extérieur), sans (sa)voir la norme qui les rend
confortables et ses impacts sur les individus qu’elle
construit par exclusion : « One does not notice
this as a world when one has been shaped by that
world, and even acquired its shape. Norms may
not only have a way of disappearing from view,



but may also be that which we do not consciously
feel' » (Ahmed 2015, p. 147-148).

Les individus qui ne correspondent pas a la
norme, en revanche, la voient, la ressentent, la
vivent au quotidien. L’inconfort — des personnes
qui créent la norme - leur colle a la peau : ils
deviennent inconfortables, a la fois source
d’inconfort et contraint de le tolérer —les inconforts
qu’ils subissent interprétés comme une déficience
de leur part et invisibilisés. La construction/
circulation des inconforts mene ainsi a produire
une différenciation entre le « nous-neutre » et les
« autres-inconfortables », ol le « nous » est a la fois
le groupe qui construit la norme, hiérarchise les
corps et est a protéger, a garder confortable.

Le confort est ainsi un privilege (entitlement)
que certaines personnes possedent (Ahmed
2015) et qui structure les espaces — qui méne
a structurer les espaces pour le protéger. La
volonté de maintenir son confort est ainsi vu
comme légitimant le fait d’encadrer ou de limiter
certaines personnes (exclues de la norme)
pour éviter qu’elles ne causent des inconforts;
elles doivent alors (apprendre a) effectuer un
travail d’émotion (Hoschild 1983) pour rendre
confortable les individus qui les construisent/
percoivent comme inconfortables afin de (mériter)
demeurer dans I'espace (Almeida et Lopez 2021).
Si elles décident de ne pas le faire, de nommer les
mécanismes qui les altérisent et de dénoncer les
violences qui maintiennent la norme, elles sont
vues non seulement comme inconfortables, mais
comme dangereuses; parce qu’elles troublent
volontairement le confort d’individus, — c’est-a-
dire refusent de les garder confortables, comme

une menace contre lesquelles il faut se protéger.

SECTION I Féminisme en (ous genres

Tracer la norme et I'inconfort dans les milieux
féministes institutionnalisés au Québec

Si les milieux féministes institutionnalisés
peuvent étre des repéresimportants de rencontres,
d’organisation et d’actions entre féministes, ils
sont également des lieux de violences, notamment
envers les femmes percues comme troublant le
confort qui y est souhaité. Le fait de contester la
norme par sa présence ou par ses actions peut
étre vu comme déclenchant des inconforts et suivi
par des violences visant a protéger les femmes qui
ont le privilege d’y étre confortables. Je présente
d’abord les « milieux féministes institutionnalisés »
pour aborder certains des inconforts qui le
structurent, le traversent et teintent « les
inconforts » des individus qui y circulent.

Jutilise « milieux féministes institutionna-
lisés » pour référer aux organisations nées du
Mouvement des femmes du Québec (MFQ), « un
mouvement ancré au Québec, dont lidentité
collective de base est 'identité femmes ou “les
femmes de la majorité” » (Campbell-Fiset 2017,
p. 5). Ce mouvement est parfois associé au
féminisme majoritaire, au féminisme universaliste
ou au féminisme blanc, sans surprise, puisque « la
catégorie de femmes cis, de couleur blanche, dites
“de souche”, hétérosexuelles, de classe moyenne,
validées et éduquées [est] établie en norme dans
le MFQ » (Campbell-Fiset 2017, p. 6). Cela ne signifie
pas que le groupe des femmes qui y était impliqué
était homogene (voir par ex. Chrétien 2014;
Descarries 2005; Hamrouni et Maillé, 2015), mais
que, dans ce mouvement, une position sociale a
été établie comme la norme, le point d’ancrage
a partir duquel les luttes étaient choisies (Corbeil
et Marchand 2010) et le mouvement structuré :

1. Je préfere laisser les mots dans leur langue originale puisque chaque mot a un sens. Par souci de clarté, voici une traduction
en franqais : « On ne percoit pas cela comme un monde lorsque I’on a été faconné-e par ce monde, voire lorsqu’on en a
adopté la forme. Les normes ne disparaissent pas seulement de notre champ de perception, elles peuvent aussi étre ce que

nous ne ressentons pas consciemment. » Je traduis.



POSSIBLES AUTOMNE 2025

«la plupart des femmes, non seulement celles que
I’on rejoint, mais celles qui sont militantes, celles
qui sont porte-parole, celles qui sont visibles, du
mouvement des femmes : il y a un certain age, un
certain profil [... ] » (Szczepanik et al. 2010, p. 195).

Bien que des femmes aux expériences
diversifiées aient été présentes dans le
Mouvement des femmes du Québec, leurs voix
ont été minorisées par celles plus nombreuses,
plus écoutées et plus entendues; leur présence/
contribution méme dans ce mouvement a été
invisibilisée, presque effacée de la mémoire
« collective ». Si cet effacement n’a pas
nécessairement été conscient — il faut voir les
personnes pour avoir conscience qu’on les
silence -, il a contribué a renforcer la norme
du Mouvement - la position confortable des
femmes blanches, cis et hétérosexuelles (entre
autres marqueurs de hiérarchisation) qui y
correspondent —, ainsi qu’a se construire un passé
commun idéalisé : la perception d’un temps ou
« les féministes », imaginées comme homogénes,
s’entendaient bien et se solidarisaient dans des
luttes dites « communes ».

Lorsque des femmes percues comme
différentes prennent davantage de place dans
les milieux féministes institutionnalisés - nés
de ce mouvement et porteurs de cette histoire
homogénéisante -, elles sont souvent vues
comme inconfortables. Parce qu’elles contestent
les structures qui les releguent aux marges,
elles peuvent étre considéré comme créant des
divisions la ou un consensus était imaginé (Lopez
2016) : « le malaise concerne généralement les
limites de I'inclusion et de I"ouverture a des réalités
diverses, le “non-négociable” du féminisme, ce
qui ne peut faire I'objet d’accommodements,

pour ainsi dire » (Corbeil et Marchand 2010, p. 77).

15

Parce qu’elles troublent le confort de celles qui
habitent la norme, elles peuvent étre percues
comme menacantes ou comme violentes, alors
que les violences dénoncées sont invisibilisées :
« reporting a problem was ultimately seen as a
problem itself? » (Almeida et Lopez 2021, p. 176).
Aprés de nombreuses violences, tensions
milieux  féministes

et ruptures, plusieurs

institutionnalisés ~ ont  accepté  d’intégrer
« I'intersectionnalité » dans leur discours ou leur
analyse, parfois une intersectionnalité blanchie
(Bilge 2015), parfois dans une intention réelle de
lutter pour une égalité entre et pour toutes les
femmes. Ces « crises » ont pu visibiliser — pour
celles qui ne la voyaient pas - la limite du « nous »
dans les milieux féministes : la réalisation que les
organisations nées du Mouvement des femmes du
Québec aient pu contribuer a des violences rend
certaines femmes inconfortables alors que ce n’est
ni nouveau, ni inconfortable de "apprendre pour
les femmes qui le vivaient. Toutefois, si ressentir
un inconfort en réalisant que son féminisme exclue
meéne certains milieux féministes a faire des
changements pour devenir plus inclusif, I'inconfort
contribue également a réifier le « nous »
historique, notamment a travers la perception que
certaines femmes, construites par exclusion, sont
inconfortables.

Ainsi, d’une

I’intégration perspective

N

intersectionnelle a peu contribué a changer
la norme des milieux féministes ainsi que les
impacts sur les individus qui n’y correspondent
pas. Les inconforts dans les milieux féministes
contribuent a circonscrire un « nous », défini
par qui peut y étre confortable et en fonction
de qui est vu comme dérangeant le confort. Ces
inconforts non seulement collent a certains corps,

les construisent comme « inconfortables », mais

2. «Signaler un probléme était, en fin de compte, percu comme un probléme en soi. » Je traduis.



16

participent aussi a structurer les organisations
afin de protéger le « nous » des inconforts ; les
inconforts distinguent finalement celles de qui
«nous » sommes solidaires et celles de qui « nous »
ne le sommes pas (Ahmed 2004).

De fait, il ne suffit pas d’accepter individuel-
lement de « vivre des inconforts » pour agir sur
leurs effets ou pour contester les rapports de
pouvoir auxquels ils contribuent. Il est nécessaire
de reconsidérer a la fois le rapport aux in/conforts
et a ce qui délimite le « nous ».

Visibiliser le/I’in-confort et ses impacts dans les
milieux féministes

Lorsqu’on circule dans les milieux féministes

institutionnalisés, certains sujets sont « connus »
comme étant I'objet de « débats », par exemple
P’inclusion des femmes racisées ayant ou non un
parcours migratoire, celle des femmes en situation
de handicap et des femmes trans (Almeida et
Lopez 2021). Ainsi, il n’est pas rare d’entendre
des féministes proposer de se regrouper autour
de thémes moins sensibles ou de luttes « qui
réunissent tout le monde », ’environnement ou
la santé étant souvent suggérés en exemple. En
plus de contribuer a renforcer la perception que
certains enjeux sont inconfortables et a éviter,
cela présuppose notamment que :

1. Certains thémes peuvent étre pensés hors
des systemes d’oppressions qui traversent
la société, ce qui permet d’éviter d’aborder
la place ou les impacts différentiés entre
les femmes, donc de les effacer;

2. Le fait de choisir des thémes moins perqus
comme inconfortables pour certaines

femmes diminue 'inconfort de toutes les
femmes.
Pourtant, aborder des enjeux que certaines

femmes considérent « objet » de débat pourrait

SECTION I Féminisme en (ous genres

diminuer I'inconfort et 'effacement que d’autres
vivent dans les milieux féministes. La recherche du
confort de certaines femmes sert ainsi a justifier
des violences épistémiques qu’elles font vivre a
d’autres, par exemple en universalisant leur vécu
(d’inconfort) et en invisibilisant les réalités dont
elles ne veulent pas parler. Almeida et Lopez
(2021) ressortent d’ailleurs plusieurs exemples
des mécanismes utilisés pour effacer ou traire les
critiques des femmes noires et racisées dans les
milieux féministes institutionnalisés, des larmes
des femmes blanches, a la colere, I’exclusion et
au renvoi. Comme le confort de certaines femmes
est la norme dans les milieux féministes, celles qui
y circulent apprennent comment le(s) protéger,
par exemple de quels sujets traiter et lesquels
taire, qui éviter ou inviter, comment agir dans les
espaces, etc.; plusieurs femmes apprennent ainsi
a ne pas parler de leurs expériences, rire aux éclats
ou partager des critiques pour éviter d’étre vues
comme dérangeantes (Almeida et Lopez 2021),
comme inconfortables.

Bien que les inconforts soient appris, ils
sont tout de méme ressentis par les femmes qui
vivent une tension interne si quelque chose qui les
dérange survient, que ce soit un sujet de débat, un
vétement, une personne. Ces inconforts peuvent
étre conscients ou non, mais avoir les mémes
impacts, non seulement pour construire/perpétuer
la perception du corps comme inconfortable,
mais aussi sur la situation dans laquelle 'inconfort
survient. En effet, comme certaines femmes
apprennent que leur confort est la norme du milieu
et qu’elles vont en étre protégées, elles apprennent
également a réagir a I'inconfort, le leur et celui
des personnes qu’elles considerent faire partie
du « nous ». Parce qu’elles sont inconfortables,
elles peuvent, par exemple, éviter certains sujets,
refuser de dire certains mots ou de reconnaitre

certaines réalités ou violences (ex. racisme,



POSSIBLES AUTOMNE 2025

islamophobie, transphobie), se retourner contre
celles vues comme source de leur inconfort ou faire
front commun, entre nous contre elles (Almeida et
Lopez 2021; Ahmed 2012, DiAngelo 2020). Le fait
de nommer « ressentir un inconfort » autorise ainsi
I'usage de violences pour s’en protéger. D’ailleurs,
comme le «nous » qui partage le privilege du confort
structure les milieux féministes institutionnalisés,
ceux-ci sont organisés de maniére a le préserver,
a la fois dans les politiques, les pratiques ou les
normes informelles. Ceux-ci permettent a des
femmes d’étre confortables dans les espaces, d’y
naviguer et d’y devenir expertes alors qu’ils ménent
a ce que les femmes construites et percues comme
inconfortables quittent, par elles-mémes ou y étant
forcées (Almeida et Lopez 2021).

De fait, de plus en plus de milieux appellent
a accepter de vivre des inconforts, a tolérer les
inconforts et, pour cela, a en prendre conscience.
Toutefois, mémes lorsqu’ils sont conscients, les
inconforts peuvent étre justifiés par des discours
qui portent en eux des préjugés racistes, nommés
comme inconfort (Jacquet 2017), ou qui délimitent
le « seuil de tolérance » du « nous » dans les milieux
féministes : « certaines ont affirmé avoir un malaise
concernant les femmes qui viennent d’une “autre
culture”, car elles considérent parfois que celles-
ci accusent un “retard” sur les enjeux d’égalité de
sexes » (Anctil Avoine et al. 2019, p. 203).

Bref, qu’ilssoientconnusounon,intentionnels
ou non, les inconforts — ceux considérés comme
nécessitant des (ré)actions collectives — dans les
milieux féministes institutionnalisés maintiennent
la norme historique, notamment cis, blanche et
hétérosexuelle, qui a pu y devenir dominante
grace aux systéemes d’oppression au Québec.
Les inconforts ont servi et servent toujours a
constituer les frontieres d’un « nous » féministe et
arepérer, parce qu’inconfortable pour ce « nous »,
tout ce quiy déroge; et a s’en protéger.

17

Politiser I'inconfort? Pistes pour les féministes
confortables

Bien que je me sois intéressée aux inconforts
dans les milieux féministes, ceux-ci n’existent
pas en vase clos au Québec et sont porteurs des
inconforts quiy circulent. Toutefois, considérant les
valeurs et les visées du féminisme auquel j’adhere,
il me semble essentiel de chercher a comprendre
les mécanismes auxquels « je », les « nous » dans
lesquels je m’inscris, et auxquels « nos » inconforts
participent, contribuent a I'oppression d’autres
personnes.

Dans cet article, j’ai cherché a exposer
comment les inconforts dans les milieux
féministes ménent a des violences perpétrées
pour protéger le confort d’un « nous » exclusif
face a la menace de personnes construites
comme « non-nous » et comme inconfortables.
Ces violences sont non seulement possibles,
mais autorisées parce que les inconforts (vécus
par certaines femmes) sont percus comme des
menaces pour les milieux féministes, vus comme
espaces de confort pour le « nous ». De fait,
comme féministes — et particulierement pour
les féministes confortables —, il est nécessaire
de repenser notre rapport a/au in/confort et au
« nous », non seulement pour avoir conscience
de nos inconforts et de ce gu’ils font, mais pour
créer des solidarités qui traversent les limites que
le « nous » et nos inconforts batissons.

Politiser I'inconfort, c’est en parler; c’est,
certes, parler du fait qu’on en vit, mais aussi
questionner d’ou cet inconfort vient et ce sur
quoi il repose. C’est aussi se rappeler comment
on en est venu dans les milieux féministes a avoir
des inconforts qui structurent nos espaces et qui
construisent des femmes comme inconfortables :
« Forgetting would be a repetition of the violence or
injury. To forget would be to repeat the forgetting
that is already implicated in the fetishization of the



18

wound. Our task might instead be to remember
how the surfaces of bodies came to be wounded in
the first place3. » (Ahmed 2014, p. 33)

Politiser I'inconfort, c’est « préserver une
forme d’inconfort par rapport a [notre militance],
méme lorsque celle-ci nous apparait un espace
de refuge » (Ahmed dans Toffoli 2021, p. 27).
C’est accepter et méme vouloir que les milieux
féministes ne soient pas confortables. Comme
ils ne le sont déja pas pour beaucoup de femmes
exclues du « nous » féministe historique au
Québec, c’est donc aux femmes qui y ont été
et y sont confortables de le comprendre. Pour
les féministes confortables, accepter de « vivre
des inconforts » ne signifie pas de simplement
tolérer le sentiment de tension interne, c’est
comprendre que la position qu’elles occupent,

SECTION I Féminisme en (ous genres

construite comme privilégiée dans les milieux
féministes institutionnalisés et au Québec, leur
a enseigné qu’elles ont droit au confort et a la
protection contre les inconforts, ce que d’autres
femmes n’apprennent pas et ne vivent pas
(Almeida et Lopez, 2021). C’est aussi comprendre
les milieux féministes

que leur confort dans

institutionnalisés repose sur le travail et
'inconfort de d’autres femmes. Finalement, c’est
comprendre que les inconforts percus comme
menaces empéchent la solidarité dans les milieux
féministes et accepter que « la réussite d’une
lutte réside moins dans la perturbation de 'ordre
établi que dans la capacité de celles et ceux qui
la menent a se déranger eux-mémes, a cultiver un

inconfort » (Toffoli 2021, p. 25).

(crédits Em Saulnier-Leclerc)

3. « Oublier reviendrait a répéter la violence ou la blessure, a reproduire 'oubli déja inscrit dans la fétichisation de la plaie.
Notre véritable tache pourrait étre, au contraire, de nous souvenir des processus par lesquels les corps en sont venus a étre

blessés des le départ. » Je traduis.



POSSIBLES AUTOMNE 2025

19

(crédits Em Saulnier-Leclerc)

Notice biographique

Mélanie Ederer est travailleuse sociale, doctorante
en études des populations et féministe. Apres
avoir navigué dans plusieurs espaces militants, elle
a été présidente de la Fédération des femmes du
Québec de 2021 a 2023. Comme chercheure, elle
s’intéresse aux représentations sociales et aux
émotions dans une perspective de changement
sociale. Dans ses différents chapeaux, elle cherche
a combiner théorie et pratique pour lutter contre
les injustices sociales.

Références

Ahmed, S., (2012). On being included. Racism and

diversity in institutional life. Durham: Duke

University Press.

Ahmed, S., (2015). The Cultural Politics of Emotion
(2¢ éd.). Edimbourg: Edinburgh University Press.

Ahmed, S., (2017). Living a Feminist Life. Durham:
Duke University Press.

Almeida, J., & Lopez, M., (2021). X Feminist
workplaces : “Safe spaces” for black women? Dans :
C. Kuptsch et E. Charest, dir. The future of diversity.
International Labour Office. p. 171196. [Consulté le
18 octobre 2025]. Disponible sur : https://www.ilo.
org/sites/default/files/wcmsps/groups/public/@
dgreports/@dcomm/@publ/documents/
publication/wcms_831316.pdf



20

Anctil Avoine, P., Veillette, A.-M. et Pagé, G., (2019).
Le renouvellement de I'approche féministe des
Centres d’aide et de lutte contre les agressions a
caractere sexuel face ala nécessité intersectionnelle:
un engagement mitigé malgré des efforts certains.
Recherches féministes. 32(2), p. 197-215. [Consulté
le 18 octobre 2025]. Disponible sur : https://www.
erudit.org/fr/revues/rf/2019-v32-n2-
rf05199/1068346ar/

Bilge, S., (2015). Le blanchiment de [linter-
sectionnalité. Recherches féministes. 28(2), p. 932.
[Consulté le 18 octobre 2025]. Disponible sur :

https://doi.org/10.7202/1034173ar

Campbell-Fiset, M.-E., (2017). Analyse d’un backlash
intramouvement : les états généraux de I’Action et
de lanalyse féministes (2011-2014), mémoire de
maitrise. Université du Québec a Montréal.

Hamrouni, N., et Maillé, C., (2015). Le sujet du
féminisme est-il blanc? Femmes racisées et recherche
féministe. Montréal : Les Editions du remue-ménage.

Hochschild, A. R., (1979). Emotion Work, Feeling
Rules, and Social Structure. American Journal of
Sociology. 85(3), p. 551575. [Consulté le 18 octobre
2025]. Disponible sur: https://doi.org/10.1086/227049

Hochschild, A. R., (1983). The managed heart:
Commercialization of human feeling. Berkeley:
University of California Press.

Jacquet, C., (2017). Représentations féministes de
« la religion » et de « la ldicité » au Québec (1960-
2013) : reproductions et contestations des frontiéres
identitaires. Reproductions et contestations des
frontieres identitaires, thése de doctorat, Université
du Québec a Montréal.

SECTION I Féminisme en (ous genres

S.-M.,
Iintersectionnalité : I'intervention avec le femmes

Le Gresley, (2018). Sur les traces de
immigrantes et racisées dans les centres de femme,
mémoire de maditrise. Université du Québec a
Montréal.

Lopez, M., (2016). Enjeux et défis de I'appropriation
de lintersectionnalité au sein du mouvement des
femmes du Québec. Revue Droits et libertés. 35,

p. 3940.

Marchand, I. et Ricci, S., (2020). Sexisme et racisme :
la diversité ehtnoculturelle, défi au mouvement
Corbeil, C. et Marchand, dir.
L’intervention féministe d’hier a aujourd’hui.

féministe. Dans :

Portrait d’une pratique sociale diversifiée.

Montréal : Les Editions du remue-ménage. p. 65-92.

Szczepanik, G., Descarries, F., Blais, M. et Ricci, S.,
(2010). Penser le Nous féministes : le féminisme
solidaire. Nouveaux cahiers du socialisme. 4(1),

p. 188-203.

Toffoli, C., (2021). Filles corsaires : Ecrits sur "amour,
les luttes sociales et le karaoké. Montréal : Les
Editions du remue-ménage.



