
12	 SECTION III  Poésie/Création12	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Politiser l’inconfort : la norme, le « nous » et le confort dans 
les milieux féministes institutionnalisés 
Par Mélanie Ederer

Le féminisme est intrinsèquement lié à 
l’inconfort –  que j’utilise ici comme synonyme 
de malaise  –  : malaise comme femme dans une 
société patriarcale, coloniale, capitaliste, raciste, 
transphobe et capacitiste ; malaise à exister 
à l’intérieur et à lutter contre des systèmes 
politiques, juridiques, carcéraux, médicaux et 
scolaires qui y participent  ; malaise à naviguer dans 
des espaces publics, professionnels, familiaux ou 
numériques qui en sont traversés ; malaise qu’on 
déclenche quand on dérange un espace ou une 
joie qui se faisait sans nous ; malaise qu’on ressent 
et qu’on crée quand on dénonce les violences 
qu’on vit ou malaise quand on rencontre des 
obstacles à dénoncer ; malaise quand on apprend 
à collaborer avec des personnes qui n’ont pas les 
mêmes expériences que nous et malaise quand 
certaines nous disent qu’on participe à leur propre 
oppression. Le malaise est central dans le vécu 
des féministes, porté par et dans les corps, dans 
les combats féministes, dans ce que les féministes 
font, ressentent, diffusent et vivent. 

Pourtant, comme le malaise est inconfortable, 
on en parle peu – voire pas – dans plusieurs milieux 
féministes. Pas parce qu’ils en sont exempts, mais 
parce que la volonté de créer un espace de solidarité 
– hors des malaises vécus dans la société et pour les 
combattre  – glisse souvent dangereusement vers 
l’idée qu’il doit être un espace de sécurité, libre 
d’inconforts ; parce que ressentir un malaise est 
vu comme un danger, une violence à combattre ; 
parce que les féministes peuvent être tellement 
habituées à vivre, créer et craindre les malaises 
qu’elles veulent se construire des lieux où il n’y en 

a pas. L’espace de solidarité, souhaitée comme 
confortable, devient alors un espace de confort, 
où tout ce qui trouble, dérange ou menace «  le 
confort » est perçu comme contraire à la solidarité, 
contraire au féminisme. 

Dans cette contribution, je cherche à porter 
une réflexion sur les malaises dans les milieux 
féministes institutionnalisés au Québec, sur ce 
que les malaises – nos malaises comme personne 
qui y œuvrent  – sont et font, sur ce qu’ils disent 
de «  nous  » comme personne qui s’y sentons 
confortable, de nos espaces et de nos perspectives 
de solidarité. Pour cela, j’explore d’abord la notion 
de « malaise » à partir de l’approche de Sara Ahmed 
(2015, 2017). Je propose d’approcher les malaises 
en tant que mécanismes, conscients ou non, 
servant à maintenir le statu quo dans les milieux 
féministes, c’est-à-dire un entre-soi hiérarchisé, 
confortable uniquement pour certaines femmes 
en fonction des normes historiques et des 
systèmes d’oppression au Québec. Après avoir 
défini le contexte des «  milieux féministes 
institutionnalisés », je présente quelques exemples 
d’inconforts qui y circulent afin de réfléchir à leurs 
impacts sur le «  nous  » dans ces espaces, sur les 
dynamiques qui le (dé)limitent et qui restreignent 
les possibilités de solidarité par et dans les milieux.

Quelques précisions sur cette démarche 
et la posture à partir duquel je l’envisage  : cette 
réflexion n’est ni aboutie – elle sera certainement 
incomplète –, ni n’est une preuve que j’ai atteint 
un stade ou un état différent des personnes 
auxquelles je réfère dans cet article. Si je 
m’intéresse au malaise, à la fois comme militante 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 13

féministe et comme chercheuse, cela ne signifie 
pas que j’ai dépassé ceux que je vis –  ou que 
j’y réponds mieux  – ou que je ne contribue pas 
aux malaises vécus par d’autres personnes qui 
naviguent dans les milieux féministes. Réfléchir 
au malaise, chercher à le voir en face, le situer 
dans nos espaces, le nommer me semble non 
seulement un devoir féministe (Ahmed 2017), mais 
une voie essentielle pour tenter de se solidariser 
entre personnes qui vivent des oppressions.

Redéfinir l’inconfort : le confort comme privilège 
à protéger

Les inconforts sont souvent considérés 
comme individuels, propres à chaque personne, 
et perçus comme une réaction  : quelque chose 
provenant de l’extérieur déclenche l’émotion 
qu’on qualifie d’inconfort ; la chose est donc 
source d’inconfort. 

Pourtant, de nombreux·ses chercheur·euses, 
notamment féministes, ont démontré que 
les émotions sont construites, apprises par la 
socialisation, transmises par et intégrées dans les 
structures sociales et contribuant aux dynamiques 
de pouvoir entre groupes sociaux (Hochschild 
1979 ; Ahmed 2015). On apprend ainsi ce que 
sont les émotions, ce qui doit déclencher quelles 
sensations qu’on qualifie ensuite d’émotion, 
comment manifester l’émotion, comment 
percevoir et réagir aux émotions des autres, 
et ainsi de suite. Les émotions ne sont donc ni 
individuelles ni objectives  : elles sont collectives, 
apprises, liées à nos appartenances de groupe 
(ex. classe sociale, genre, etc.) et servant à (les) 
communiquer. 

Selon nos appartenances de groupe, on 
apprend ce qui doit (nous) rendre inconfortable, 
on manifeste notre inconfort et, donc, notre 
appartenance au groupe, contribuant à construire 
« comme inconfortable » ce qui est vu comme la 
source de notre inconfort ; les autres peuvent 
alors à la fois apprendre ce qui rend inconfortable, 
confirmer l’appartenance de groupe et réagir en 
fonction de ce qu’iels ont appris comme réaction 
à l’inconfort d’un membre de leur groupe. Par 
nos inconforts, on construit à la fois « je » comme 
individu, notre groupe – sa norme et ses limites – 
et ce qu’on considère/diffuse comme étant 
l’origine de nos inconforts. En effet, les inconforts 
collent aux corps des individus perçus comme 
étant leur source (Ahmed 2015) : si une personne 
me rend inconfortable, elle est responsable de 
mon inconfort = elle est inconfortable. Comme le 
processus de construction/association des corps 
aux émotions est oublié/effacé, les inconforts sont 
perçus comme émergeant de ces corps (Ahmed 
2015) et comme individuels, propres à chaque 
personne. 

Bien que tout le monde puisse en vivre, 
les inconforts, comme les individus, ne sont 
pas égaux. Les personnes qui correspondent 
à la norme –  bâtie par et pour elles  – y sont 
confortables ; elles ne la voient pas. Elles peuvent 
alors se percevoir comme « neutres », uniquement 
affectées par les inconforts (perçus comme venant 
de l’extérieur), sans (sa)voir la norme qui les rend 
confortables et ses impacts sur les individus qu’elle 
construit par exclusion  : «  One does not notice 
this as a world when one has been shaped by that 
world, and even acquired its shape. Norms may 
not only have a way of disappearing from view, 



14	 SECTION I  Féminisme en tous genres

but may also be that which we do not consciously 
feel1 » (Ahmed 2015, p. 147-148).

Les individus qui ne correspondent pas à la 
norme, en revanche, la voient, la ressentent, la 
vivent au quotidien. L’inconfort – des personnes 
qui créent la norme –  leur colle à la peau  : ils 
deviennent inconfortables, à la fois source 
d’inconfort et contraint de le tolérer – les inconforts 
qu’ils subissent interprétés comme une déficience 
de leur part et invisibilisés. La construction/
circulation des inconforts mène ainsi à produire 
une différenciation entre le « nous-neutre » et les 
« autres-inconfortables », où le « nous » est à la fois 
le groupe qui construit la norme, hiérarchise les 
corps et est à protéger, à garder confortable. 

Le confort est ainsi un privilège (entitlement) 
que certaines personnes possèdent (Ahmed 
2015) et qui structure les espaces – qui mène 
à structurer les espaces pour le protéger. La 
volonté de maintenir son confort est ainsi vu 
comme légitimant le fait d’encadrer ou de limiter 
certaines personnes (exclues de la norme) 
pour éviter qu’elles ne causent des inconforts ; 
elles doivent alors (apprendre à) effectuer un 
travail d’émotion (Hoschild 1983) pour rendre 
confortable les individus qui les construisent/
perçoivent comme inconfortables afin de (mériter) 
demeurer dans l’espace (Almeida et Lopez 2021). 
Si elles décident de ne pas le faire, de nommer les 
mécanismes qui les altérisent et de dénoncer les 
violences qui maintiennent la norme, elles sont 
vues non seulement comme inconfortables, mais 
comme dangereuses ; parce qu’elles troublent 
volontairement le confort d’individus, – c’est-à-
dire refusent de les garder confortables, comme 
une menace contre lesquelles il faut se protéger.

1.	� Je préfère laisser les mots dans leur langue originale puisque chaque mot à un sens. Par souci de clarté, voici une traduction 
en français : « On ne perçoit pas cela comme un monde lorsque l’on a été façonné·e par ce monde, voire lorsqu’on en a 
adopté la forme. Les normes ne disparaissent pas seulement de notre champ de perception, elles peuvent aussi être ce que 
nous ne ressentons pas consciemment. » Je traduis.

Tracer la norme et l’inconfort dans les milieux 
féministes institutionnalisés au Québec

Si les milieux féministes institutionnalisés 
peuvent être des repères importants de rencontres, 
d’organisation et d’actions entre féministes, ils 
sont également des lieux de violences, notamment 
envers les femmes perçues comme troublant le 
confort qui y est souhaité. Le fait de contester la 
norme par sa présence ou par ses actions peut 
être vu comme déclenchant des inconforts et suivi 
par des violences visant à protéger les femmes qui 
ont le privilège d’y être confortables. Je présente 
d’abord les « milieux féministes institutionnalisés » 
pour aborder certains des inconforts qui le 
structurent, le traversent et teintent «  les 
inconforts » des individus qui y circulent. 

J’utilise «  milieux féministes institutionna
lisés  » pour référer aux organisations nées du 
Mouvement des femmes du Québec (MFQ), « un 
mouvement ancré au Québec, dont l’identité 
collective de base est l’identité femmes ou “les 
femmes de la majorité”  » (Campbell-Fiset 2017, 
p.  5). Ce mouvement est parfois associé au 
féminisme majoritaire, au féminisme universaliste 
ou au féminisme blanc, sans surprise, puisque « la 
catégorie de femmes cis, de couleur blanche, dites 
“de souche”, hétérosexuelles, de classe moyenne, 
validées et éduquées [est] établie en norme dans 
le MFQ » (Campbell-Fiset 2017, p. 6). Cela ne signifie 
pas que le groupe des femmes qui y était impliqué 
était homogène (voir par ex. Chrétien 2014 ; 
Descarries 2005 ; Hamrouni et Maillé, 2015), mais 
que, dans ce mouvement, une position sociale a 
été établie comme la norme, le point d’ancrage 
à partir duquel les luttes étaient choisies (Corbeil 
et Marchand 2010) et le mouvement structuré  : 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 15

« la plupart des femmes, non seulement celles que 
l’on rejoint, mais celles qui sont militantes, celles 
qui sont porte-parole, celles qui sont visibles, du 
mouvement des femmes : il y a un certain âge, un 
certain profil […] » (Szczepanik et al. 2010, p. 195).

Bien que des femmes aux expériences 
diversifiées aient été présentes dans le 
Mouvement des femmes du Québec, leurs voix 
ont été minorisées par celles plus nombreuses, 
plus écoutées et plus entendues ; leur présence/
contribution même dans ce mouvement a été 
invisibilisée, presque effacée de la mémoire 
«  collective  ». Si cet effacement n’a pas 
nécessairement été conscient –  il faut voir les 
personnes pour avoir conscience qu’on les 
silence  –, il a contribué à renforcer la norme 
du Mouvement –  la position confortable des 
femmes blanches, cis et hétérosexuelles (entre 
autres marqueurs de hiérarchisation) qui y 
correspondent –, ainsi qu’à se construire un passé 
commun idéalisé  : la perception d’un temps où 
« les féministes », imaginées comme homogènes, 
s’entendaient bien et se solidarisaient dans des 
luttes dites « communes ». 

Lorsque des femmes perçues comme 
différentes prennent davantage de place dans 
les milieux féministes institutionnalisés –  nés 
de ce mouvement et porteurs de cette histoire 
homogénéisante  –, elles sont souvent vues 
comme inconfortables. Parce qu’elles contestent 
les structures qui les relèguent aux marges, 
elles peuvent être considéré comme créant des 
divisions là où un consensus était imaginé (Lopez 
2016)  : «  le malaise concerne généralement les 
limites de l’inclusion et de l’ouverture à des réalités 
diverses, le “non-négociable” du féminisme, ce 
qui ne peut faire l’objet d’accommodements, 
pour ainsi dire » (Corbeil et Marchand 2010, p. 77). 

2.	� « Signaler un problème était, en fin de compte, perçu comme un problème en soi. » Je traduis.

Parce qu’elles troublent le confort de celles qui 
habitent la norme, elles peuvent être perçues 
comme menaçantes ou comme violentes, alors 
que les violences dénoncées sont invisibilisées  : 
«  reporting a problem was ultimately seen as a 
problem itself2 » (Almeida et Lopez 2021, p. 176).

Après de nombreuses violences, tensions 
et ruptures, plusieurs milieux féministes 
institutionnalisés ont accepté d’intégrer 
«  l’intersectionnalité  » dans leur discours ou leur 
analyse, parfois une intersectionnalité blanchie 
(Bilge 2015), parfois dans une intention réelle de 
lutter pour une égalité entre et pour toutes les 
femmes. Ces «  crises  » ont pu visibiliser –  pour 
celles qui ne la voyaient pas – la limite du « nous » 
dans les milieux féministes  : la réalisation que les 
organisations nées du Mouvement des femmes du 
Québec aient pu contribuer à des violences rend 
certaines femmes inconfortables alors que ce n’est 
ni nouveau, ni inconfortable de l’apprendre pour 
les femmes qui le vivaient. Toutefois, si ressentir 
un inconfort en réalisant que son féminisme exclue 
mène certains milieux féministes à faire des 
changements pour devenir plus inclusif, l’inconfort 
contribue également à réifier le «  nous  » 
historique, notamment à travers la perception que 
certaines femmes, construites par exclusion, sont 
inconfortables. 

Ainsi, l’intégration d’une perspective 
intersectionnelle a peu contribué à changer 
la norme des milieux féministes ainsi que les 
impacts sur les individus qui n’y correspondent 
pas. Les inconforts dans les milieux féministes 
contribuent à circonscrire un «  nous  », défini 
par qui peut y être confortable et en fonction 
de qui est vu comme dérangeant le confort. Ces 
inconforts non seulement collent à certains corps, 
les construisent comme «  inconfortables  », mais 



16	 SECTION I  Féminisme en tous genres

participent aussi à structurer les organisations 
afin de protéger le «  nous  » des inconforts   ; les 
inconforts distinguent finalement celles de qui 
« nous » sommes solidaires et celles de qui « nous » 
ne le sommes pas (Ahmed 2004).

De fait, il ne suffit pas d’accepter individuel
lement de «  vivre des inconforts  » pour agir sur 
leurs effets ou pour contester les rapports de 
pouvoir auxquels ils contribuent. Il est nécessaire 
de reconsidérer à la fois le rapport aux in/conforts 
et à ce qui délimite le « nous ».

Visibiliser le/l’in-confort et ses impacts dans les 
milieux féministes 

Lorsqu’on circule dans les milieux féministes 
institutionnalisés, certains sujets sont «  connus  » 
comme étant l’objet de «  débats  », par exemple 
l’inclusion des femmes racisées ayant ou non un 
parcours migratoire, celle des femmes en situation 
de handicap et des femmes trans (Almeida et 
Lopez 2021). Ainsi, il n’est pas rare d’entendre 
des féministes proposer de se regrouper autour 
de thèmes moins sensibles ou de luttes «  qui 
réunissent tout le monde  », l’environnement ou 
la santé étant souvent suggérés en exemple. En 
plus de contribuer à renforcer la perception que 
certains enjeux sont inconfortables et à éviter, 
cela présuppose notamment que : 

1.	 Certains thèmes peuvent être pensés hors 
des systèmes d’oppressions qui traversent 
la société, ce qui permet d’éviter d’aborder 
la place ou les impacts différentiés entre 
les femmes, donc de les effacer ;

2.	 Le fait de choisir des thèmes moins perçus 
comme inconfortables pour certaines 
femmes diminue l’inconfort de toutes les 
femmes. 

Pourtant, aborder des enjeux que certaines 
femmes considèrent «  objet  » de débat pourrait 

diminuer l’inconfort et l’effacement que d’autres 
vivent dans les milieux féministes. La recherche du 
confort de certaines femmes sert ainsi à justifier 
des violences épistémiques qu’elles font vivre à 
d’autres, par exemple en universalisant leur vécu 
(d’inconfort) et en invisibilisant les réalités dont 
elles ne veulent pas parler. Almeida et Lopez 
(2021) ressortent d’ailleurs plusieurs exemples 
des mécanismes utilisés pour effacer ou traire les 
critiques des femmes noires et racisées dans les 
milieux féministes institutionnalisés, des larmes 
des femmes blanches, à la colère, l’exclusion et 
au renvoi. Comme le confort de certaines femmes 
est la norme dans les milieux féministes, celles qui 
y circulent apprennent comment le(s) protéger, 
par exemple de quels sujets traiter et lesquels 
taire, qui éviter ou inviter, comment agir dans les 
espaces, etc. ; plusieurs femmes apprennent ainsi 
à ne pas parler de leurs expériences, rire aux éclats 
ou partager des critiques pour éviter d’être vues 
comme dérangeantes (Almeida et Lopez 2021), 
comme inconfortables. 

Bien que les inconforts soient appris, ils 
sont tout de même ressentis par les femmes qui 
vivent une tension interne si quelque chose qui les 
dérange survient, que ce soit un sujet de débat, un 
vêtement, une personne. Ces inconforts peuvent 
être conscients ou non, mais avoir les mêmes 
impacts, non seulement pour construire/perpétuer 
la perception du corps comme inconfortable, 
mais aussi sur la situation dans laquelle l’inconfort 
survient. En effet, comme certaines femmes 
apprennent que leur confort est la norme du milieu 
et qu’elles vont en être protégées, elles apprennent 
également à réagir à l’inconfort, le leur et celui 
des personnes qu’elles considèrent faire partie 
du «  nous  ». Parce qu’elles sont inconfortables, 
elles peuvent, par exemple, éviter certains sujets, 
refuser de dire certains mots ou de reconnaître 
certaines réalités ou violences (ex. racisme, 



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 17

islamophobie, transphobie), se retourner contre 
celles vues comme source de leur inconfort ou faire 
front commun, entre nous contre elles (Almeida et 
Lopez 2021 ; Ahmed 2012, DiAngelo 2020). Le fait 
de nommer « ressentir un inconfort » autorise ainsi 
l’usage de violences pour s’en protéger. D’ailleurs, 
comme le « nous » qui partage le privilège du confort 
structure les milieux féministes institutionnalisés, 
ceux-ci sont organisés de manière à le préserver, 
à la fois dans les politiques, les pratiques ou les 
normes informelles. Ceux-ci permettent à des 
femmes d’être confortables dans les espaces, d’y 
naviguer et d’y devenir expertes alors qu’ils mènent 
à ce que les femmes construites et perçues comme 
inconfortables quittent, par elles-mêmes ou y étant 
forcées (Almeida et Lopez 2021). 

De fait, de plus en plus de milieux appellent 
à accepter de vivre des inconforts, à tolérer les 
inconforts et, pour cela, à en prendre conscience. 
Toutefois, mêmes lorsqu’ils sont conscients, les 
inconforts peuvent être justifiés par des discours 
qui portent en eux des préjugés racistes, nommés 
comme inconfort (Jacquet 2017), ou qui délimitent 
le « seuil de tolérance » du « nous » dans les milieux 
féministes : « certaines ont affirmé avoir un malaise 
concernant les femmes qui viennent d’une “autre 
culture”, car elles considèrent parfois que celles-
ci accusent un “retard” sur les enjeux d’égalité de 
sexes » (Anctil Avoine et al. 2019, p. 203).

Bref, qu’ils soient connus ou non, intentionnels 
ou non, les inconforts –  ceux considérés comme 
nécessitant des (ré)actions collectives  – dans les 
milieux féministes institutionnalisés maintiennent 
la norme historique, notamment cis, blanche et 
hétérosexuelle, qui a pu y devenir dominante 
grâce aux systèmes d’oppression au Québec. 
Les inconforts ont servi et servent toujours à 
constituer les frontières d’un « nous » féministe et 
à repérer, parce qu’inconfortable pour ce « nous », 
tout ce qui y déroge ; et à s’en protéger. 

Politiser l’inconfort ? Pistes pour les féministes 
confortables

Bien que je me sois intéressée aux inconforts 
dans les milieux féministes, ceux-ci n’existent 
pas en vase clos au Québec et sont porteurs des 
inconforts qui y circulent. Toutefois, considérant les 
valeurs et les visées du féminisme auquel j’adhère, 
il me semble essentiel de chercher à comprendre 
les mécanismes auxquels «  je », les « nous » dans 
lesquels je m’inscris, et auxquels « nos » inconforts 
participent, contribuent à l’oppression d’autres 
personnes. 

Dans cet article, j’ai cherché à exposer 
comment les inconforts dans les milieux 
féministes mènent à des violences perpétrées 
pour protéger le confort d’un «  nous  » exclusif 
face à la menace de personnes construites 
comme «  non-nous  » et comme inconfortables. 
Ces violences sont non seulement possibles, 
mais autorisées parce que les inconforts (vécus 
par certaines femmes) sont perçus comme des 
menaces pour les milieux féministes, vus comme 
espaces de confort pour le «  nous  ». De fait, 
comme féministes –  et particulièrement pour 
les féministes confortables  –, il est nécessaire 
de repenser notre rapport à/au l’in/confort et au 
«  nous  », non seulement pour avoir conscience 
de nos inconforts et de ce qu’ils font, mais pour 
créer des solidarités qui traversent les limites que 
le « nous » et nos inconforts bâtissons.

Politiser l’inconfort, c’est en parler ; c’est, 
certes, parler du fait qu’on en vit, mais aussi 
questionner d’où cet inconfort vient et ce sur 
quoi il repose. C’est aussi se rappeler comment 
on en est venu dans les milieux féministes à avoir 
des inconforts qui structurent nos espaces et qui 
construisent des femmes comme inconfortables : 
« Forgetting would be a repetition of the violence or 
injury. To forget would be to repeat the forgetting 
that is already implicated in the fetishization of the 



18	 SECTION I  Féminisme en tous genres

wound. Our task might instead be to remember 
how the surfaces of bodies came to be wounded in 
the first place3. » (Ahmed 2014, p. 33)

Politiser l’inconfort, c’est «  préserver une 
forme d’inconfort par rapport à [notre militance], 
même lorsque celle-ci nous apparaît un espace 
de refuge  » (Ahmed dans Toffoli 2021, p.  27). 
C’est accepter et même vouloir que les milieux 
féministes ne soient pas confortables. Comme 
ils ne le sont déjà pas pour beaucoup de femmes 
exclues du «  nous  » féministe historique au 
Québec, c’est donc aux femmes qui y ont été 
et y sont confortables de le comprendre. Pour 
les féministes confortables, accepter de «  vivre 
des inconforts  » ne signifie pas de simplement 
tolérer le sentiment de tension interne, c’est 
comprendre que la position qu’elles occupent, 

3.	� « Oublier reviendrait à répéter la violence ou la blessure, à reproduire l’oubli déjà inscrit dans la fétichisation de la plaie. 
Notre véritable tâche pourrait être, au contraire, de nous souvenir des processus par lesquels les corps en sont venus à être 
blessés dès le départ. » Je traduis.

construite comme privilégiée dans les milieux 
féministes institutionnalisés et au Québec, leur 
a enseigné qu’elles ont droit au confort et à la 
protection contre les inconforts, ce que d’autres 
femmes n’apprennent pas et ne vivent pas 
(Almeida et Lopez, 2021). C’est aussi comprendre 
que leur confort dans les milieux féministes 
institutionnalisés repose sur le travail et 
l’inconfort de d’autres femmes. Finalement, c’est 
comprendre que les inconforts perçus comme 
menaces empêchent la solidarité dans les milieux 
féministes et accepter que «  la réussite d’une 
lutte réside moins dans la perturbation de l’ordre 
établi que dans la capacité de celles et ceux qui 
la mènent à se déranger eux-mêmes, à cultiver un 
inconfort » (Toffoli 2021, p. 25). 

(crédits Em Saulnier-Leclerc)



POSSIBLES AUTOMNE 2025	 19

(crédits Em Saulnier-Leclerc)

Notice biographique

Mélanie Ederer est travailleuse sociale, doctorante 
en études des populations et féministe. Après 
avoir navigué dans plusieurs espaces militants, elle 
a été présidente de la Fédération des femmes du 
Québec de 2021 à 2023. Comme chercheure, elle 
s’intéresse aux représentations sociales et aux 
émotions dans une perspective de changement 
sociale. Dans ses différents chapeaux, elle cherche 
à combiner théorie et pratique pour lutter contre 
les injustices sociales.

Références

Ahmed, S., (2012). On being included. Racism and 
diversity in institutional life. Durham: Duke 
University Press.

Ahmed, S., (2015). The Cultural Politics of Emotion 
(2e éd.). Édimbourg: Edinburgh University Press.

Ahmed, S., (2017). Living a Feminist Life. Durham: 
Duke University Press.

Almeida, J., & Lopez, M., (2021). X Feminist 
workplaces : “Safe spaces” for black women? Dans : 
C. Kuptsch et É. Charest, dir. The future of diversity. 
International Labour Office. p.  171196. [Consulté le 
18  octobre 2025]. Disponible sur  : https://www.ilo.
org/sites/default/files/wcmsp5/groups/public/@
d g r e p o r t s / @ d c o m m / @ p u b l / d o c u m e n t s /
publication/wcms_831316.pdf 



20	 SECTION I  Féminisme en tous genres

Anctil Avoine, P., Veillette, A.-M. et Pagé, G., (2019). 
Le renouvellement de l’approche féministe des 
Centres d’aide et de lutte contre les agressions à 
caractère sexuel face à la nécessité intersectionnelle : 
un engagement mitigé malgré des efforts certains. 
Recherches féministes. 32(2), p.  197–215. [Consulté 
le 18 octobre 2025]. Disponible sur  : https://www.
e r u d i t . o r g / f r / r e v u e s / r f / 2 0 1 9 - v 3 2 - n 2 -
rf05199/1068346ar/ 

Bilge, S., (2015). Le blanchiment de l’inter
sectionnalité. Recherches féministes. 28(2), p.  932. 
[Consulté le 18 octobre 2025]. Disponible sur  : 
https://doi.org/10.7202/1034173ar

Campbell-Fiset, M.-E., (2017). Analyse d’un backlash 
intramouvement : les états généraux de l’Action et 
de l’analyse féministes (2011-2014), mémoire de 
maîtrise. Université du Québec à Montréal.

Hamrouni, N., et Maillé, C., (2015). Le sujet du 
féminisme est-il blanc ? Femmes racisées et recherche 
féministe. Montréal : Les Éditions du remue-ménage. 

Hochschild, A. R., (1979). Emotion Work, Feeling 
Rules, and Social Structure. American Journal of 
Sociology. 85(3), p.  551575. [Consulté le 18 octobre 
2025]. Disponible sur : https://doi.org/10.1086/227049

Hochschild, A. R., (1983). The managed heart : 
Commercialization of human feeling. Berkeley: 
University of California Press.

Jacquet, C., (2017). Représentations féministes de 
«  la religion  » et de «  la laïcité  » au Québec (1960-
2013) : reproductions et contestations des frontières 
identitaires. Reproductions et contestations des 
frontières identitaires, thèse de doctorat, Université 
du Québec à Montréal.

Le Gresley, S.-M., (2018). Sur les traces de 
l’intersectionnalité  : l’intervention avec le femmes 
immigrantes et racisées dans les centres de femme, 
mémoire de maîtrise. Université du Québec à 
Montréal.

Lopez, M., (2016). Enjeux et défis de l’appropriation 
de l’intersectionnalité au sein du mouvement des 
femmes du Québec. Revue Droits et libertés. 35, 
p. 3940.

Marchand, I. et Ricci, S., (2020). Sexisme et racisme : 
la diversité ehtnoculturelle, défi au mouvement 
féministe. Dans  : Corbeil, C. et Marchand, dir. 
L’intervention féministe d’hier à aujourd’hui. 
Portrait d’une pratique sociale diversifiée. 
Montréal : Les Éditions du remue-ménage. p. 65-92.

Szczepanik, G., Descarries, F., Blais, M. et Ricci, S., 
(2010). Penser le Nous féministes  : le féminisme 
solidaire. Nouveaux cahiers du socialisme. 4(1), 
p. 188-203.

Toffoli, C., (2021). Filles corsaires : Écrits sur l’amour, 
les luttes sociales et le karaoké. Montréal  : Les 
Éditions du remue-ménage. 


